SALVATORE CANALS

ASCETICA
MEDITADA




ASCETICA MEDITADA

SALVATORE CANALS

Traducao
de
Emérico da Gama

Capa de
Raitl Sarraeira

Fonte:
alexandriacatolica

RESERVADOS TODOS OS DIREITOS EM LiNGUA PORTUGUESA A EDITORIAL ASTER,
LDA. * LARGO DONA ESTEFANIA, B, 1.0-E.
LISBOA


https://alexandriacatolica.blogspot.com/search?q=asc%C3%A9tica+meditada

JESUS, O AMIGO

Meu amigo, ha neste punhado de terra que sao as nossas pobres
pessoas — que somos tu e eu — uma alma imortal que tende, por
vezes sem o saber, para Deus, que sente, mesmo sem reparar nisso,
uma nostalgia profunda de Deus e que deseja com todas as suas
forcas, mesmo quando o nega, o seu Deus. E esta tendéncia para
Deus, este desejo veemente, esta nostalgia profunda, quis o préprio
Deus que pudéssemos concretiza-la na pessoa de Cristo, que passou
pela Terra como homem de carne e 0osso — como tu e como eu. Deus
quis que este nosso amor fosse amor por um Deus feito homem, a
quem conhecemos e compreendemos, porque é dos nossos; amor de
Cristo Jesus, que vive eternamente com o seu rosto amavel, com o
seu coracao que ama, com as suas maos e os seus pés chagados e com
o seu lado aberto: Jesus Christus heri et hodie, ipse et in saecula
(“Jesus Cristo ontem e hoje e para sempre”).

Jesus, que é perfeito Deus e homem perfeito, que € o caminho, a
verdade e a vida, que é a luz do mundo e o pao da vida, pode ser
Nnosso amigo se tu e eu assim o quisermos. Escuta Santo Agostinho,
que to recorda com a sua inteligéncia clara, com a experiéncia
profunda do seu grande coracao: Amicus Dei essem si voluero
(“Serei amigo de Deus se assim o quiser”). Mas, para atingirmos esta
amizade, é preciso que tu e eu nos aproximemos d’Ele, o conhecamos
e o0 amemos. A amizade de Jesus é uma amizade que leva longe:
acharemos a felicidade e a tranquilidade, saberemos sempre, com
critério seguro, como nos comportar; encaminhar-nos-emos para a
casa do Pai e seremos, cada um de nos, alter Christus (“outro
Cristo”). Foi por isso que Jesus Cristo se fez homem: Deus fit homo
ut homo fieret Deus (“Deus fez-se homem para que o homem se
fizesse Deus”).

Mas ha tantos homens que se esquecem de Cristo, ou nao o
conhecem nem querem conhecé-lo, ou nao rezam e nao pedem in
nomine Iesu (“em nome de Jesus”), nao pronunciam o nico nome
que os pode salvar, e olham para Jesus Cristo como uma personagem
historica ou uma gloéria passada, e esquecem que Ele veio e vive ut
vitam habeant et abundantius habeant (“para que todos os homens



tenham vida e a tenham em abundancia”). E, repara, todos estes
homens sao homens que quiseram reduzir a religido de Cristo a um
conjunto de leis, a uma série de proibicoes e de pesadas
responsabilidades. Almas atacadas de uma singular miopia, que lhes
faz ver na religido apenas aquilo que custa esforco, aquilo que pesa,
aquilo que abate; inteligéncias mindsculas e unilaterais, que querem
considerar o Cristianismo com mentalidade de maquina de calcular;
coracoes desiludidos e mesquinhos, que nao querem saber das
grandes riquezas do Coracao de Cristo; falsos cristaos, que
pretendem roubar a vida crista o sorriso de Cristo. A estes, a todos
estes homens, quereria dizer-lhes: Venite et videte (“vinde e vede”).
Gustate et videte quoniam suavis est Dominus (“provai e vede como
o Senhor é suave”).

A mensagem que os Anjos anunciaram aos pastores na noite de
Natal foi uma mensagem de alegria: Ecce enim evangelizo vobis
gaudium magnum, quod erit omni populo: quia natus est vobis
hodie Salvator, qui est Christus Dominus in civitate David (“Eis que
vos anuncio uma grande alegria, alegria para todo o povo: nasceu-
vos hoje, na cidade de David, o Salvador, que é Cristo, o Senhor”). O
Messias esperado pelas gentes, o Redentor anunciado pelos Profetas,
o Cristo, o Ungido de Deus, nasceu na cidade de David. “Ele é a nossa
paz” — ipse est pax nostra — e a nossa alegria: é por isso que
invocamos a Virgem Maria, Mae de Cristo, como Causa nostrae
laetitiae (“causa da nossa alegria™).

Jesus Cristo é Deus, perfeito Deus. Vamos render-Lhe, tu e eu, a
nossa adoracao com aquelas palavras que o Pai poe nos labios de
Pedro: Tu es Christus, Filius Dei vivi (“Tu és o Cristo, o Filho de
Deus vivo”). E rendamos-Lhe também a nossa adoracao repetindo a
confissao de Marta, ou a do cego de nascenca, ou a do centuriao.

Jesus Cristo é homem, perfeito homem. Saboreia este titulo, que
era tao caro a Jesus Cristo: Filius Hominis (“Filho do Homem™). Era
assim que Se chamava a Si proprio. Escuta Pilatos: Ecce homo (“Eis o
homem”), e dirige o teu olhar para Cristo. Meu amigo, como O
sentimos perto de nos! Cristo é o novo Addao, mas noés sentimo-Lo
ainda mais perto. O dom da imunidade a dor fez com que Adao nao
pudesse sofrer; mas Tu, Senhor, sofreste e morreste por nos. Jesus,



Tu és verdadeiramente perfeito homem: o Homem perfeito. Quando
nos esforcamos por imaginar o tipo perfeito do homem, o homem
ideal, involuntariamente pensamos em Ti. E, a0 mesmo tempo, Jesus
bom, Tu és Emmanuel, Deus connosco. E tudo isto, meu amigo, para
sempre: Quod semel assumpsit numquam dimisit (“Aquilo que uma
vez assumiu nunca abandonou”). Procura ter fome e sede de
conhecer a santissima Humanidade de Cristo, procura viver muito
perto d’Ele. Jesus Cristo é homem, é um verdadeiro homem como
noés, com alma e corpo, inteligéncia e vontade, como tu e eu.
Recorda-o com frequéncia, e ser-te-4 mais facil aproximares-te d’Ele,
na oracao e na Eucaristia; a tua vida de piedade encontrara n’Ele o
seu verdadeiro centro, e o teu cristianismo sera mais auténtico.

Intimidade com Jesus Cristo. Para que possas chegar a conhecer,
amar, imitar e servir Jesus Cristo, é preciso que te aproximes d’Ele
com confianca. Nihil volitum quin praecognitum (“Nao se pode
amar o que nao se conhece”). E as pessoas conhecem-se pelo
convivio cordial, sincero, intimo e frequente. Mas onde procurar o
Senhor? Como aproximar-se d’Ele e conhecé-Lo? No Evangelho,
meditando-o, contemplando-o, amando-o, seguindo-o. Pela leitura
espiritual, estudando e aprofundando a ciéncia de Deus. Na
Santissima Eucaristia, adorando-0, desejando-O, recebendo-O.

Meu amigo, o Evangelho deve ser o teu livro de meditacgao, a alma
da tua contemplacao, a luz da tua alma, o amigo da tua solidao, o teu
companheiro de viagem. Que os teus olhos se habituem a contemplar
Jesus, perfeito homem, que chora a morte de Lazaro — lacrymatus
est Jesus (“Jesus poOs-se a chorar”) — e chora sobre a cidade de
Jerusalém; que se habituem a vé-Lo passar fome e sede; a
contempla-Lo sentado junto do poco de Jacob, fatigatus ex itinere
(“cansado do caminho”), enquanto espera a Samaritana; a considerar
a tristeza da sua alma no Horto das Oliveiras: Tristis est anima mea
usque ad mortem (“A minha alma esta triste até a morte”) — e a sua
solidao sobre o madeiro da Cruz; e as suas noites passadas em
oracao; e a ira enérgica com que expulsa os vendilhoes do templo; e a
sua autoridade ao ensinar, tamquam potestatem habentem (“como
quem tem autoridade”). Enche-te de confianca quando O vires —
compadecido da multidao — multiplicar os paes e os peixes, oferecer



a viava de Naim o filho ressuscitado para uma nova vida e restituir
Lazaro ressuscitado ao afeto de suas irmas...

Aproxima-te de Jesus Cristo, meu irmao; aproxima-te de Jesus
Cristo no siléncio e na operosidade da sua vida escondida, nas penas
e nas fadigas da sua vida publica, na sua Paixdao e Morte, na sua
Ressurreicao gloriosa. Todos encontramos n’Ele — causa exemplar —
o modelo, o tipo de santidade que convém a cada um de nés. Na
intimidade da nossa confidéncia com Ele, escutaremos as suas
palavras: Exemplum dedi vobis ut quemadmodum ego feci vobis ita
et vos faciatis (“Dei-vos o exemplo, fazei como Eu fiz”).

Antes de terminares, pousa confiadamente o teu olhar na
Santissima Virgem. Ela soube, como nenhuma outra, trazer no seu
coracao a vida de Cristo e medita-la dentro de si: Maria conservabat
omnia verba haec conferens in corde suo (“Maria guardava todas
estas palavras, meditando-as no seu coracao”). Recorre a Ela, que é
Mae de Cristo e tua Mae. Porque a Jesus sempre se vai através de
Maria.



A NOSSA VOCACAO CRISTA

Falava eu um dia com um jovem, tal como faco contigo neste
momento. Procurava convencé-lo da necessidade de viver
cristamente a sua vida, de frequentar os sacramentos, de ser alma de
oracao, de dar a todas as suas accoes e a toda a sua vida uma
orientacao sobrenatural. Jesus — dizia-lhe — precisa de almas que,
com grande naturalidade e com uma grande doacao de si mesmas,
vivam no mundo uma vida integralmente crista. Mas dos seus olhos
transpirava a resisténcia da sua alma; e as suas palavras tratavam de
justificar tudo o que a sua vontade se recusava a admitir. Passados
alguns minutos, admitiu com sinceridade o que até entao
provavelmente nunca tinha confessado nem mesmo a si proprio:
«Nao posso viver como diz, porque sou muito ambicioso». Lembro-
me de que lhe respondi: «Olha: tens diante de ti um homem muito
mais ambicioso do que tu, um homem que quer ser santo. A minha
ambicao é tao grande que nido se contenta com nenhuma coisa da
Terra: ambiciono Jesus Cristo, que é Deus, e o Paraiso, que € a sua
gloria e a sua felicidade, e a vida eterna».

Permite-me que continue contigo aquela conversa. Nao te parece
que neste ponto todos nos, cristaos, deveriamos ser santamente
ambiciosos? A vocaciao do cristao é vocacao de santidade. Todos os
cristaos, pelo simples facto de o serem, tém a obrigacdo — ocupem o
posto que ocuparem, facam o que fizerem, vivam onde viverem — de
ser santos. Todos estamos igualmente obrigados a amar Deus sobre
todas as coisas: Diliges Dominum Deum tuum ex tota mente tua, ex
toto corde tuo, ex tota anima tua, ex omnibus viribus tuis («amaras
o Senhor teu Deus com todo o teu coraciao, com toda a tua mente,
com toda a tua alma e com todas as tuas forcas»). Esta ideia, tao
simples e clara, primeiro mandamento e compéndio de toda a Lei de
Deus, perdeu forca e, hoje em dia, ndo informa na pratica a vida de
muitos discipulos de Cristo.

Senhor, como se amesquinhou o ideal cristao na mente dos teus!
Pensaram e pensam, Jesus, que o ideal de santidade ¢&



excessivamente elevado para eles, e que nem todos os coracgoes
cristaos podem albergar essa aspiracao. Que ela permaneca — senti
que o diziam, em todos os tons — para os sacerdotes e para as almas
que foram conduzidas a vida do claustro por uma vocacao especial.
Nos, homens do mundo, devemos contentar-nos com uma vida crista
sem excessivas pretensoes e renunciar humildemente aos voos da
alma, embora corramos o risco de experimentar de vez em quando
uma nostalgia estéril e pessimista. A santidade — é o que concluiram
muitos e muitas, vencidos pelos preconceitos e pelas ideias falsas —
nao é para nos: seria presuncio, jactancia, falta de equilibrio,
desordem, fanatismo. E declararam-se vencidos antes de terem
comecado a batalha.

Quereria poder gritar ao ouvido de muitos cristaos: Agnosce,
Christiane, dignitatem tuam («toma consciéncia, 6 cristdao, da tua
dignidade»). Ouve-me, amigo: deixa que a tua inteligéncia se abra
serenamente, livre de preconceitos. A vocacao crista ¢ vocacao de
santidade. Os cristaos — todos, sem distincdo — sao, segundo a
palavra de Sao Pedro, gens sancta, genus -electum, regale
sacerdotium, populus acquisitionis («raca santa, estirpe de eleicao,
sacerdocio real, povo de conquista»). Os primeiros cristaos,
conscientes da sua dignidade, chamavam-se entre si com o nome de
santos.

Quando perderas este medo a santidade? Quando te convenceras
de que o Senhor te quer santo? Qualquer que seja a tua condicao, a
tua idade, as tuas forcas e a tua posicao social, se és cristao, o Senhor
quer-te santo. Estote perfecti sicut et Pater vester coelestis perfectus
est («sede perfeitos como é perfeito o vosso Pai dos céus»). Jesus
dirigiu estas palavras a todos, e a todos prop6s a mesma meta. Sao
diversos os caminhos, porque «na casa do meu Pai ha muitas
mansoes» (in domo Patris mei mansiones multae sunt), mas a meta,
o fim, é idéntico e comum a todos: a santidade.

Como nos alvores da cristandade, também hoje, depois de dois
mil anos de Cristianismo, nos, cristaos, devemos formar um so
coracao e uma sO alma nesta aspiracao a santidade e nesta conviccao
profunda: Multitudo credentium erat cor unum et anima una («A
multidao dos fiéis tinha um s6 coracao e uma s6 alma»). E a mesma



conviccao, firme e luminosa, que animava as palavras de Sao Paulo,
dirigidas a todos os fiéis: Haec est voluntas Dei: sanctificatio vestra
(«esta é a vontade de Deus, a vossa santificacao»). Quantos titulos
para se reclamar e exigir de ti esta santidade! O Baptismo, que nos
fez filhos de Deus e herdeiros da sua gloria; o Crisma, que nos
confirmou como soldados de Cristo; a Santissima Eucaristia, em que
se nos da o proprio Senhor; o sacramento da Peniténcia e o do
Matrimonio, se o recebemos. Sao chamadas, meu amigo, chamadas a
santidade. Escuta-as.

Eliminados os preconceitos, inundada a mente de novas luzes, é
facil agora formular um proposito: fazermos do problema da
santidade um problema muito pessoal, muito concreto e muito
nosso. Deus nosso Senhor — estamos intima e profundamente
convencidos disso — quer-nos santos porque somos cristaos.
Levantemos para Deus o olhar, o coracao, a vontade. Quae sursum
sunt sapzte quae sursum sunt quaerite («Saboreai o que é elevado,
procurai o que é elevado»); a dignidade crista abre-nos agora os
horizontes rasgados e serenos. Respiramos profundamente os ares
que sopram destas lonjuras abertas, e sdo ares que renovam a nossa
juventude, como se renova — esta dito na Escritura — a juventude da
aguia: Renovabitur ut aquilae juventus tua («Renovar-se-a a tua
juventude como a da aguia»).

Agora compreendemos finalmente como sao ocas as nossas ideias
mesquinhas, e detestamo-las. E deploramos o tempo perdido e os
nossos vaos temores. Ja nao temos qualquer medo da santidade e
reconhecemos finalmente que frequentes vezes os nossos coracoes —
como escreve o Salmista — ibi trepidaverunt timore ubi non erat
timor («amedrontaram-se quando nao havia razao para temer»).
Confiemo-nos a proteccio da Virgem Maria, que é Regina
sanctorum omnium («Rainha de todos os santos»), e Sedes
Sapientiae («Sede de Sabedoria»), para que a ideia da santidade seja
nas vossas vidas cada dia mais clara, mais forte e mais concreta.

UM IDEAL PARA A VIDA



Se me permites, vou continuar a reflectir contigo sobre o mesmo
assunto. Acho que chegou o momento de darmos humildemente
gracas a Deus: Laqueus contritus est et nos liberati sumus («o laco
desfez-se e n6s fomos finalmente libertados»), segundo as palavras
do Salmista. O lagco dos preconceitos, das ideias falsas, foi desfeito e
agora estamos convencidos de que a ideia da santidade deve abrir
caminho na nossa mente e em todas as mentes cristas.

Comecamos o caminho: a pérola preciosa brilhou diante dos
nossos olhos, as riquezas do tesouro escondido alegraram o nosso
coracao. E, no entanto, conheci almas, meu irmao, muitas almas que,
tendo chegado a este ponto, por um motivo ou por outro (nao faltam
razoes nem desculpas), ndao souberam ir mais longe. Uma
experiéncia dolorosa, nao é verdade? Mas fecunda. Almas que
tinham visto, mas fecharam os olhos ou adormeceram; almas que
tinham comecado e nao continuaram, que teriam podido fazer muito
e nao fizeram nada. Como vés, é necessario passar da ideia a
conviccao, e da conviccdo a decisao. Devemos convencer-nos
profundamente de que a santidade é para nos, de que a santidade é
aquilo que o Senhor nos pede antes de qualquer outra coisa. Unum
est necessarium («uma s6 coisa é necessaria»). Que nunca te falte
uma fé firmissima nestas palavras divinas: a iinica derrota concebivel
numa vida crista — na tua vida — é que nos atrasemos no caminho
que conduz a santidade, que desistamos de apontar a meta. A vida e
o mundo nio teriam qualquer sentido se nao fosse por Deus e pelas
almas. Nao valeria a pena viver esta nossa vida se nao estivesse
iluminada em todo o momento por uma procura viva e amorosa de
Deus.

Escuta: Quid prodest homini si mundum universum lucretur,
animae vero suae detrimentum patiatur? («De que serve ao homem
ganhar o mundo inteiro, se vier a perder a sua alma?»). Para qué
pensar em tantas coisas, se depois esquecemos a Unica que conta?
Que importa resolver tantos problemas pessoais e dos outros, se
depois deixamos por resolver o problema mais importante? Que
sentido tém os nossos éxitos, os nossos triunfos — as nossas
«subidas» — na vida, na sociedade, na profissao, se depois
naufragamos na rota para a santidade, para a vida eterna? Que
lucros e que negocios sdao os teus, se nao consegues alcancar o



Paraiso e deitas a perder o negocio da tua santidade? Que pretendes
com o teu estudo e com a tua ciéncia, se depois ignoras o significado
da vida e desconheces a ciéncia de Deus? Em que consistem os teus
prazeres se te privas para sempre do prazer de Deus? Se nao
procuramos verdadeiramente, ardentemente, a santidade, nao
possuimos nada; se procuramos a santidade, possuimos tudo:
Quaerite primum regnum Dei et iustitiam eius et omnia adicientur
vobis («Procurai primeiro o Reino de Deus e a Sua Justica e tudo o
mais vos sera dado por acréscimo»). Medita, meu amigo, nestas
consideracoes e faz por tua conta muitas outras: consideracgoes
concretas e actuais para a tua vida de agora, para a tua condicao
presente e para os perigos que ameacam a tua alma; consideracoes
que reforcem a conviccdo profunda que deves ter em relacao a
santidade: é o inico caminho de felicidade temporal e eterna.

Dominus meus et Deus meus («Meu Senhor e meu Deus!»).
Deveriamos por toda a decisao e toda a firmeza destas palavras do
Apostolo Tomé no nosso empenho em procurarmos a santidade
acima de qualquer outra coisa. Firmemente decidido a ser santo,
decidido a avancar a todo o custo: essa deve ser a tua disposicao. Que
exemplo luminoso o de Teresa de Avila! Avancar sempre pelo
caminho, repelindo o cansaco, a desconfianca, a fraqueza, a morte: ...
aunque me canse, aunque no pueda, aunque reviente, aunque me
muera. E nao te esquecas de que o que nos detém no nosso caminho
nao sao as dificuldades e os obstaculos que realmente se apresentam,;
o que nos detém é a nossa falta de decisao: Non quia impossibilia
sunt non audemus, sed quia non audemus impossibilia sunt («Nao
ousamos porque sejam impossiveis, mas sao impossiveis porque nao
ousamos»). A falta de decisao é o unico verdadeiro obstaculo: uma
vez ultrapassado, nao existem outros, ou, melhor, vencemo-los com
grande facilidade. Que o nosso «Sim» a Deus seja um «Sim»
decidido e, com a sua graca, sempre mais audaz, total, indiscutido.

Dizia Lacordaire que a eloquéncia é filha da paixao: dai-me um
homem com uma grande paixao — acrescentava — e farei dele um
orador. Dai-me um homem decidido — poderia dizer-te a ti — um
homem que sinta a paixao da santidade e dar-vos-ei um santo. Que
ninguém nos venca no desejo de santidade. Aprendamos, com a
graca de Deus, a ser homens de grandes desejos, a desejar a



santidade com todas as forcas da nossa conviccao e com todas as
fibras do nosso coracao: sicut cervus desiderat ad fontes aquarum
(«como um veado deseja as frescas fontes das aguas»).

Se tu, que lés estas linhas, és jovem, pensa na tua juventude,
nesta juventude que é a hora da generosidade: que uso fazes dela?
Sabes ser generoso? Sabes fazé-la frutificar numa procura eficaz e
fecunda da santidade? Sabes inflamar-te com estas ideias grandes... e
convencer-te... e decidir-te? Mas se ja saiste da juventude e entraste
pela vida dentro, nao te preocupes, porque é a hora de Deus para ti:
todas as horas sao boas para Ele, a todas as horas Ele nos convida
(na hora da terca, da sexta ou da noa) a convencermo-nos, a
decidirmo-nos e a desejarmos a santidade, como o proprio Jesus nos
ensinou com a parabola dos operarios da vinha. Todas as idades sao
boas e, repito-te, seja qual for a tua condicao, a tua situacao actual e
o teu ambiente, deves convencer-te, decidir-te e desejar a santidade.
Sabes perfeitamente que a santidade nao consiste em gracas
extraordinarias de oracao, nem em mortificacoes e peniténcias
insustentaveis; menos ainda é a heranca exclusiva das solidoes
longinquas do mundo. A santidade consiste no cumprimento alegre e
humilde da vontade de Deus, na uniao com Ele no trabalho de cada
dia, em saber fundir a religido e a vida em harmoniosa e fecunda
unidade, e em tantas outras coisas pequenas e habituais que tu
conheces.

Haec via quae videtur («Este caminho que se vé»). O caminho é
simples e claro. Convence-te, decide-te, deseja! Concretiza o teu
esforco e a tua luta, e persevera com amor e confianca. A Santissima
Virgem, Rainha de todos os Santos, dar-te-a luzes e proteccao, sera
para ti apoio e consolo na luta.

VIDA INTERIOR

Na sua mente excelsa, Sao Tomas viu todos os bens da natureza
desvanecerem-se em confronto com o mais pequeno bem
sobrenatural e exprimiu em termos metafisicos esse conceito:
Bonum unius gratiae maius est quam bonum naturae totius



universi («O bem de uma s6 graca é maior do que o bem natural de
todo o wuniverso»). Um escritor contemporaneo, igualmente
maravilhado com a grandeza deste sentimento, exprimiu o mesmo
conceito de forma psicologica: Deus ocupa-se mais de um coracao
em que pode reinar, do que do governo natural de todo o universo
fisico e do governo civil de todos os impérios do mundo. Hoje quero
falar-te deste Reino de Deus onde o Senhor encontra as suas delicias,
deste Reino de Deus que esta dentro de nos, deste Reino de Deus tao
admiravel quao desconhecido.

O coracao dos homens é como um presépio onde Jesus nasce de
novo; e em todos os coracoes que tenham querido recebé-lo, o
proprio Jesus cresce de varios modos, em idade, sabedoria e graca.
Jesus nao é igual em todos; mas, de acordo com as possibilidades do
coracdo em que nasce, da capacidade de quem o recebe, manifesta-se
diversamente na vida dos homens, ou como uma crianca, ou como
um adolescente em pleno desenvolvimento, ou como um homem
maduro. Reinar, nascer e crescer no coracao e na vida, esse é o desejo
de Cristo, que assim quer fazer de cada cristdo — de ti, de mim — um
alter Christus («um outro Cristo»). E a esta chamada da graca, a este
convite de Jesus, deveremos todos responder repetindo as palavras
do Precursor: Oportet illum crescere, me autem minui («E preciso
que Ele cresca e eu diminua»).

Esta transformacao em Jesus Cristo, esta uniao com Deus, que é
fruto da vida interior, abarca a vida inteira e faz-nos experimentar e
saborear a realidade consoladora e reconfortante da parabola da vide
e dos sarmentos: Ego sum vitis, vos palmites; qui manet in me, et
ego in eo, hic fert fructum multum; quia sine me nihil potestis facere
(«Eu sou a vide e vOs os sarmentos; quem permanece em mim € eu
nele, esse dara fruto abundante, porque sem mim nao podeis fazer
nada»). Sarmento unido a vide. Alma de profunda vida interior. Nao
tardaras a perceber que os teus pensamentos comecam a
transformar-se sob o influxo da sabedoria propria da vida
sobrenatural, que passas a pensar com as ideias de Deus e a encarar
o mundo e a vida com os olhos de Deus. Com esta unido de
pensamento com Jesus Cristo, nunca teras uma inteligéncia paga.
Tornar-te-as alma de visao sobrenatural e nao mereceras a censura
de Cristo: Nonne et ethnici hoc faciunt? («Nao fazem o mesmo os



pagaos?»). A tua visao do mundo, profundamente sobrenatural, dara
luz e calor a tua palavra. A linfa do espirito sobrenatural tornara
fecunda a tua propria vida afectiva. Compreenderas as palavras de
Sao Paulo: Hoc enim sentite in vobis quod et in Christo Iesu («Tende
nos vossos coracoes os mesmos sentimentos de Jesus Cristo»). Os
sentimentos de Jesus, cheios de pureza e de compreensao, de amor
pelas almas e de compaixdo por aqueles que se afastaram do seu
caminho, sao o patrimoénio de quem se transformou em Cristo.
Depois desta uniao de pensamento e de sentimento com Jesus
Cristo, depois desta renovacao da vida intelectual e afectiva, a linfa
da vida interior penetrara em toda a tua actividade exterior: as tuas
obras, flores e frutos da tua vida interior, estarao saturadas de Deus e
revelardo a sobreabundancia do teu amor por Ele; s6 agora serao
verdadeiramente opera plena coram Domino («obras ricas na
presenca do Senhor»).

A tua uniao com Jesus, meu irmao, é sobretudo interior. Os teus
pensamentos, os teus desejos, os teus afectos sdo a parte mais
delicada e mais intima da tua vida e sao também a parte mais
generosa e preciosa do teu holocausto. E é exactamente todo este
mundo interior — este feixe de espigas palpitantes de vida — que o
Senhor pede as almas. Se lhe das apenas as tuas obras exteriores,
mas lhe negas ou discutes a parte mais intima da tua vida — os teus
desejos, os teus afectos, os teus pensamentos — jamais seras alma de
vida interior.

Queres saber se és alma de vida interior? Formula no teu intimo
esta pergunta: onde é que vivo habitualmente com os meus
pensamentos, com os meus afectos, com os meus desejos? Se os teus
pensamentos, os teus afectos, os teus desejos convergem para Jesus
Cristo, isso é prova certa de que és alma de vida interior. Mas se te
levam longe de Deus, isso € sinal, igualmente certo, de que nao és
alma de vida interior. Porque nao deves esquecer que ubi thesaurus
vester est, ibi et cor vestrum erit («onde estiver o teu tesouro, ai
estara o teu coracao»). O unico tesouro das almas de vida interior é
Jesus, aquele Jesus quem vidi, quem amavi, in quem credidi, quem
dilexi («que vi, que amei, no qual acreditei, que adorei»).



Como vés, o grande campo de batalha das almas que aspiram a
uma verdadeira e profunda vida interior é o coracao. E no coracao
que se vencem e se perdem as batalhas de Deus. Por isso, a guarda
do coracao é uma norma fundamental da vida ascética. Quando as
almas querem e nao poem obstaculos as obras de Deus, Ele conduz-
las a verdadeira unido: instaura dentro delas o seu reino, que é
regnum tustitiae, amoris et pacis («reino de justica, de amor e de

paz»).

Se estas consideracoes abriram os teus olhos para a realidade de
um reino de Deus totalmente interior — regnum Dei intra vos est
(«o reino de Deus esta dentro de vos») — é entao necessario que os
teus olhos se abram de frente para uma nova realidade: regnum
coelorum vim patitur. Deves lembrar-te de que o Reino dos Céus
padece violéncia, de que o caminho para este reino interior é
caminho de mortificacdo, de purificacido. E para que te sintas
sarmento unido a vide, e para que desejes sé-lo cada vez mais, €
preciso que escutes novamente a voz de Cristo: Ego sum vitis vera, et
Pater meus agricola est («Eu sou a verdadeira vide, e meu Pai o
agricultor»). Omnem palmitem in me non ferentem fructum, tollet
eum; et omnem qui fert fructum, purgabit eum, ut fructum plus
afferat («Todo o sarmento que nao da fruto em mim, Ele o cortara; e
todo o que der fruto, poda-lo-4a, para que dé fruto mais abundante»).
Para que dés mais fruto, para que a tua uniao com o Senhor se
fortaleca, é necessaria a poda, a purificacdo. Nao tenhas medo do
cutelo do podador: Pater meus agricola est («O meu Pai é o
agricultor»). Com a poda, o Senhor purificara a tua inteligéncia e a
tua vontade, o teu coracdo e a tua memoria. Nao podes avancar um
passo na vida de unidao com Deus, sem necessariamente dares um
primeiro passo na via da purificacdo. Para isso, é preciso que
colabores com o Senhor, quando chegar o momento da poda: deixa-
O agir! E quando vires cairem os ramos e as folhas, alegra-te,
pensando nos préximos novos frutos que a poda promete.

A abundancia de frutos depende da tua vida interior, do teu grau
de uniao com Deus. Qui manet in me, et ego in eo, hic fert fructum
multum («Quem permanece em mim, e eu nele, esse da4 muito
fruto»). Que a tua actividade exterior, que a tua accao intensa, nao te
afastem de Deus. Escuta de novo o Senhor: manete in me



(«permanecei em mim»). Lembra-te de que a vida interior é a alma
de todo o apostolado. Quanto maior for a tua uniao com Deus, tanto
mais abundante sera o fruto do teu apostolado. O fruto, bem
entendido, ndo o sucesso, que € uma coisa completamente diferente.
E mais eficaz um homem de vida interior, com uma palavra
espontanea, do que uma pessoa pouco fervorosa, com um discurso
que esgote as possibilidades do intelecto.

Quero lembrar-te ainda que a sensibilidade do apostolo para os
problemas e necessidades do seu apostolado nao depende do seu
grau de imersao no trabalho externo, nem da sua habilidade, mas do
seu grau de unido com Deus. Antes de concluirmos esta breve
conversa com o Senhor, escutemos de novo as palavras de Jesus:
manete in me.

GUARDA DO CORACAO

Desejo que escutes dos labios desse grande santo da Igreja, que é
Santo Agostinho, a confissdo da feliz experiéncia do seu grande
coracao e da sua mente lacida: Fecisti nos, Domine, ad Te, et
inquietum est cor nostrum, donec requiescat in Te («Fizeste-nos,
Senhor, para Ti, e 0 nosso coracao estd inquieto enquanto nao
descansar em Ti»). Este santo, cuja vida sem duavida conheces,
percorreu com sede de verdade e de amor muitos caminhos da terra.
E da sua alma grande e nobre, depois de tantas experiéncias
dolorosas, deixou escapar o grito que te referi acima e que é uma
verdadeira confissao. O seu coracao inquieto e rico procurava
felicidade e descanso, e, depois de muitas tentativas intteis,
encontrou tudo encontrando a Deus.

Esta inquietacido, que todos trazemos dentro de néds, tem de ser
pacificada, acalmada; este desejo ardente, que sentimos no intimo,
tem de ser satisfeito. Enquanto essa inquietacao nao for pacificada, e
esse desejo ardente satisfeito, o coracdo do homem anela, sofre e
procura. A histéria de cada homem ¢é a historia de um peregrino, de
um viandante que procura a felicidade. Todos os homens, alguns
conscientemente, outros — a maioria — inconscientemente,



procuram a Deus. Por isso, meu irmao, o mundo divide-se em duas
grandes partes: o das pessoas que amam a Deus com todo o coracao,
porque O encontraram, e o das almas que O procuram com todo o
coracdo, mas ainda nao O encontraram. Aos primeiros, o Senhor
ordena: Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo («Amaras o
Senhor teu Deus com todo o teu coracao»); e aos segundos, promete:
Quaerite et invenietis («Procurai e encontrareis»). Pergunta-te, meu
irmao, a qual das duas partes pertences, para saberes o que deves
fazer. E nao te esquecas de que, se vés ou sentes a falta de alguma
coisa, o que na realidade te falta é Deus Nosso Senhor, que ainda nao
se encontra presente na tua vida ou que se nao encontra com a
plenitude devida.

Quero recordar-te uma verdade muito simples, uma verdade que
é a base de todas as consideracoes feitas até agora. O coracao do
homem, todos os coracoes, inclusive os coracoes das almas
consagradas a Deus, foram criados para a felicidade e nao para a
mortificacdo, para a posse e nao para a renuncia. E esta exigéncia de
felicidade e de posse é ja uma realidade preciosa aqui mesmo na
Terra: uma realidade preciosa e bela que, para se manifestar, nao
espera que entremos no Paraiso. Se o coracao humano foi criado
para a felicidade — felicidade que deve comecar aqui mesmo, na
Terra — e a felicidade somente se encontra em Deus, deves admitir
que o caminho que a ela conduz nao pode ser senao o da guarda do
coracao.

A ciéncia da guarda do coracao é feita de ordem e de luta, de
defesa e de ataque, de rentuncia e de sofrimento; mas tudo esta
ordenado para a felicidade e a posse. Guardar o coracao quer dizer
conserva-lo para Deus, viver de modo que o nosso coracao seja o Seu
reino, que nele existam todos os amores que se devem encontrar em
consequéncia do nosso estado e da nossa condi¢cao, mas que todos
estejam harmonicamente fundidos no amor de Deus e para Ele
ordenados. Guardar o coracao significa também amar com pureza e
paixao aqueles a quem devemos amar, e excluir ao mesmo tempo os
ciimes, as invejas e as inquietagcOes, que sao causas certas de
desordem no amor. A guarda do coracao significa sempre ordem no
amor. A ciéncia da guarda do coracao ensina o cristao a penetrar na



profundidade da alma para descobrir os seus movimentos e
tendéncias.

Como sao poucas as pessoas que tém a coragem de olhar com
olhos sinceros para essa fecunda e escondida fonte da vida humana
que ¢é o coracao! Quanta malicia e quanta grandeza vibram
escondidas no coracdo humano! Se experimentarmos enfrentar o
nosso coracao, nao tardaremos a descobrir que Deus, a natureza e o
demonio sao os trés eternos protagonistas do combate espiritual que
diariamente se trava nele. E comprovaremos perfeitamente como as
batalhas de Deus se vencem e se perdem no coracao.

Compreenderemos entao, em toda a sua profundidade, a censura
dirigida por Cristo aos fariseus: Populus iste labiis me honorat, cor
autem eorum longe est a me («Este povo honra-me com os labios,
mas tem o coracao longe de mim»). O Senhor, que ama os puros de
coracao e que quer instaurar o seu reino nos coragoes, nao pode
aceitar semelhante servico hipocrita e puramente formal.

Uma alma habituada a vigilancia do coracao cai na conta de que a
maior parte das suas accoes sao exclusivamente naturais ou um
misto de natureza e de graca: pode comprovar, com pena e dor, que
raramente realiza accoes derivadas por completo da graca e
perfeitamente sobrenaturais. O caracter sobrenatural de uma accao é
continuamente ameacado de todos os lados: no comeco, no meio e
no fim.

E por isso que estas almas fazem da guarda do coracio uma
vigilancia continua da sua proépria intimidade, uma presenca em
todas as suas accoes no momento exacto em que as realizam.
Imaginando o coracdo como um campo de batalha, podemos dizer
que esta ciéncia ensina a viver permanentemente como sentinelas
nas linhas avancadas.

E verdade que o caminho ndo é facil, mas quando o coracdo
atinge a purificacio completa, Deus Nosso Senhor, com a sua
presenca e 0 seu amor, ocupa a alma e todas as suas poténcias:
memoria, inteligéncia, vontade. E deste modo que a pureza do



coracao conduz a unido com Deus, uniao a que normalmente nao
conduzem os outros caminhos.

Uma vez alcancada a pureza do coracao, a alma pode facilmente
praticar todas as virtudes que as circunstancias da vida lhe exigirem,;
e relativamente as outras virtudes que nao tiver ocasiao de praticar,
possuira igualmente na sua alma o seu espirito e, por assim dizer, a
sua esséncia; e € o que Deus Nosso Senhor deseja. Na escola do
coracao podemos aprender, num instante, mais coisas do que nos
poderiam ensinar, num século, os mestres da Terra. Sem a guarda do
coracdo, por mais que nos esforcemos, nunca chegaremos a
santidade; mas com ela, e sem outras ac¢Oes externas, muitas almas
se santificaram. E, por outro lado, meu amigo, é este o caminho que
conduz a felicidade, ao descanso sereno e completo do coracao em
Deus.

O CAMINHO REAL

Com justa preocupaciao, um autor espiritual interroga-se se é
oportuno, nos nossos dias, insistir exclusivamente no
aperfeicoamento humano que o Cristianismo, vivido com
profundidade e dedicacao, traz necessariamente consigo. Fazendo
eco deste grito de alarme, quero dizer-te que talvez a caracteristica
mais importante do mundo de hoje seja a sua falta de sentido
teologico. Agora que te encontras em meditacao a s6s com Deus, sob
o seu olhar, pensa novamente na tua experiéncia pessoal, na tua vida
de relacao com os outros, nas reaccoes dos outros — e nas tuas — as
suas atitudes — e as tuas — em face dos valores espirituais e das
inevitaveis provacoes da vida, e em face de tantos acontecimentos
que interessam a Igreja e em que se jogam problemas que poem em
sério perigo o bem das almas. Nao te parece que muitos cristaos — e
porventura tu mesmo — nao contemplam a grandeza de Deus e da
sua Igreja? Nao te parece que em muitas inteligéncias cristas se vai
extinguindo o sentido teol6gico? Nao é verdade que, no modo de agir
e de falar de tantos cristaos, se chega a menosprezar o «sentido da
cruz», que esta sempre tao intimamente unido ao sentido teologico?



Tu e eu sabemos muito bem que, para se ver a Deus, é preciso
morrer: Deum nemo vidit unquam («Nunca ninguém viu Deus»).
Alguma coisa de parecido se passa na nossa vida interior. Para
vermos Cristo e para o conhecermos na obscuridade luminosa da fé,
para vivermos com Ele numa intimidade sempre crescente, é preciso
que aprendamos a morrer para noés mesmos. Temos necessidade de
sentido teologico, temos necessidade do sentido da cruz: ubi crux ibi
Christus («Onde esta a cruz ai esta Cristo»). O proprio Jesus — que
nos disse, revelando-nos um segredo: Regnum Dei intra vos est («O
reino de Deus esta dentro de vds») — acrescenta, mostrando-nos um
caminho: Regnum coelorum vim patitur («O reino dos céus é
tomado a forca»). Se nos falta sentido teol6gico, se nao temos o
sentido da cruz, a nossa vida corre o risco de ser apenas humana:
cessamos de viver como cristaos, para viver como pagaos, na melhor
das hipoteses como bons pagaos.

A cruz é a nossa Unica esperanca. Exalta a cruz, a cruz de Cristo:
na tua inteligéncia, para que compreenda o seu valor e necessidade, e
para que nao seja paga nos seus juizos e raciocinios; na tua vontade,
para que a ames e a aceites, ndo com resignacao, mas com amor; nas
tuas obras, para que tenham um pouco da eficacia redentora da Cruz.
A santidade consuma-se na cruz, porque a cruz € a morte do pecado,
e o pecado é o Unico inimigo da santidade. Escutemos a voz do
Mestre: Si quis vult post me venire, abneget semetipsum, tollat
crucem quotidie et sequatur me («Se alguém quiser vir apos mim,
renegue-se a si mesmo, tome todos os dias a sua cruz e siga-me»).
Para um cristao, nao existe outro caminho: o seu caminho é o
caminho real da santa Cruz.

Esta cruz, a cruz de Cristo, a santa Cruz, deve ser procurada —
para caminharmos abracados a ela — «todos os dias»: quotidie. No
dia em que nao sentirmos sobre os ombros o peso da cruz e nao
soubermos, com a nossa inteligéncia, reconhecer o seu valor, nesse
dia deixaremos de viver como discipulos de Cristo. Deves olhar a
cruz com fé, e leva-la com amor. Sem te sentires nunca, nem por um
instante, vitima. A cruz nao faz vitimas... faz santos! Nao provoca
caras tristes, mas rostos alegres. Quem vive assim compreende que a
vitima é uma sé: Jesus Cristo, que sofreu e morreu por todos, que
sofreu e morreu no abandono.



Noés cristaos — tu e eu — somos felizes carregando a Cruz, porque
descobrimos a verdadeira, a tnica felicidade, que é participacao da
felicidade de Deus. Mas se queremos carregar «todos os dias» —
quotidie — a cruz que nos faz discipulos do Senhor, precisamos de a
descobrir. E sera este o nosso primeiro propésito: abrir bem os olhos
da alma, os olhos da fé, para descobrirmos a cruz de Cristo na nossa
vida.

Em que consistira para ti a cruz de Cristo? Escuta, meu amigo: o
que é que te custa mais esforco no teu dia a dia? Essa é a cruz do
Redentor para ti. Essas tentacoes poderosas que te assaltam, a tua
saude periclitante, o teu trabalho duro, extenuante, os defeitos do
caracter que te humilham, os defeitos das pessoas que vivem a tua
volta e que te fazem sofrer... Adquire visdo sobrenatural! Essa ¢é a
cruz de Cristo para ti. Propoe-te firmemente reconhecé-la e abraca-
la, quando surgir no teu caminho de cada dia. Pede ao Senhor que te
faca descobrir o mistério da Cruz, e caminharas a passo de gigante
pelas vias da santidade.

E agora que conheces a cruz de Cristo, agora que conheces o seu
valor e necessidade, como te sera facil carrega-la! Carrega-a com
alegria, com amor. Carrega-a generosamente, e aprende a escondé-la
aos olhos dos que vivem a tua volta, como se esconde um tesouro.
Esconde-a por tras de um sorriso generoso, e descobriras o sentido —
dentro, na tua alma profunda — das palavras do Senhor: Jugum
meum suave est et onus meum leve («O meu jugo é suave, e 0 meu
peso é leve»). Ele, o bom Cireneu das almas, ajudar-te-a a leva-la.

E nao te limites a levar a tua cruz: leva generosamente também a
cruz dos teus irmaos. Mas, sobretudo, ensina-lhes o valor da cruz.
Pede ao Senhor por eles, para que saibam descobrir e amar a cruz em
tudo o que os preocupa ou angustia, naquilo que os faz sofrer.

A cruz, s6 a santa cruz, dara fecundidade e eficacia a tua vida de
apostolo. Cum exaltatus fuero a terra, omnia traham ad meipsum
(«Quando for levantado da terra, atrairei tudo a mim»). Quando
souberes permanecer na cruz com amor, como Jesus Cristo, entao
atrairas a ti — ao Senhor — todas as almas que se aproximarem; entao
seras verdadeiramente corredentor com Cristo.



Nao te esquecas de que Maria Santissima, a Rainha dos martires,
é também Rainha da paz. Aproxima-te dela com confianca. Para lhes
fazeres companhia, ao pé da cruz.

DA ESPERANCA CRISTA

Dentre as virtudes que deixam um sulco mais profundo no
espirito humano, que influem mais notariamente sobre a vida e a
actuacao dos homens, destaca-se a virtude crista, teologal, da
esperanca. Na verdade, um mesmo homem, conforme viva sob o
impulso da esperanca ou permaneca inerte sob o peso do desespero,
aparece-nos — e é, verdadeiramente — como um gigante ou um
pigmeu. Na nossa convivéncia e nos nossos encontros humanos,
todos os dias presenciamos — nao sem surpresa e magoa — estas
transformacoes surpreendentes: o nosso século padece, porventura
mais do que nenhum outro, da falta desta virtude.

Quantas filosofias, quantas atitudes, quantos estados de animo
dos homens do nosso tempo nao mergulham as suas raizes em almas
sem esperanca, divididas entre a angtstia e o temor, uma angustia
que nada pode dissipar, um temor que nada pode afastar!

A verdade é que o homem nao pode viver sem esperanca. A
esperanca é a chamada do Criador, principio e fim da nossa vida, a
que nenhuma criatura humana pode fugir; é a voz do Redentor qui
vult omnes homines salvos fieri («que deseja ardentemente a
salvacao de todos os homens»); ninguém pode recusar-se a escuta-la
sem perder a paz da alma; é a profunda nostalgia de Deus, que Ele
proprio introduziu em nés — dom maravilhoso — depois de ter
realizado, em relacdo a cada homem, aquelas inefaveis «obras das
suas maos» que, na linguagem dos teblogos, se chamam criacao,
elevacao e redencio.

Através dos séculos cristdos, poucos como Santo Agostinho
souberam exprimir, com aquele tom persuasivo de conhecimento
adquirido, com aqueles acentos comovidos de experiéncia sofrida,
esta nostalgia profunda do coracao humano. Escritor de intui¢oes



elevadas e de profundos estados de alma, soube definir num grito do
seu espirito magnanimo toda a condi¢ao do homem, viandante nesta
terra: Fecisti nos, Domine, ad Te, et inquietum est cor nostrum
donec requiescat in Te («Fizeste-nos, Senhor, para Ti, e 0 nosso
coracao estara inquieto enquanto nao descansar em Ti»).

Detenhamo-nos por um instante nesta frase, para procurarmos
esclarecer melhor o nosso trabalho e saber a razao das nossas ansias.
Nao é possivel eliminar, erradicar a nostalgia que cada um traz
dentro de si: enraizada na nossa propria pessoa humana, que esta
destinada a ver Deus um dia e a gozar para sempre dele, esta
nostalgia serd sempre o nosso companheiro de viagem, o amigo das
horas alegres e tristes da nossa jornada terrena. Mas pode — e deve —
ser aliviada, e para isso esta a virtude da esperanca. Na segunda
parte da frase de Santo Agostinho, deixa-se realmente uma porta
aberta: donec requiescat in Te («...enquanto nao descansar em Ti»).
Se esta porta estivesse fechada, a inquietacao e a nostalgia converter-
se-iam em desespero e angustia.

Enquanto estivermos a caminho, enquanto permanecermos como
viandantes nesta terra, traremos dentro de nés a nostalgia de Deus e
uma inquietacao obscura, gerada pela incerteza acerca da obtencao
do nosso fim ultimo (com efeito, salvo uma revelacao privada de
Deus, ninguém pode estar certo da sua propria salvacao eterna):
nostalgia e inquietacao que podem — e devem, agora que estamos
convencidos disso — ser mitigados pela esperanca crista. Nos,
cristaos deste mundo, apoiamo-nos na esperanca, e quando a
esperanca findar — tal como a fé, no fim da nossa vida terrena —
entao teremos a alegria da posse sem sombras e o reino da caridade
sem mais temores. No fim da nossa vida humana, meu irmao,
espera-nos ou a alegria da posse ou o desespero de nos vermos
privados para sempre de Deus.

A esperanca, virtude teologal, faz-nos tender continuamente para
Deus, pela confianca no socorro que Ele nos prometeu: Confidite,
ego vici mundum («Tende confianca, eu venci o mundo»). O motivo
formal — como diriam os te6logos — desta virtude é o préprio Deus,
sempre disposto a ajudar: Deus auxilians («Deus auxiliador»), a
omnipoténcia auxiliadora. E, apesar disso, acontece tantas vezes que



nos, cristaos — e esta é uma das muitas contradicoes da nossa vida —
substituimos na nossa alma e no nosso coracao a grande e bela
Esperanca — que € a de Deus e do nosso dltimo fim — por outras mais
pequenas, embora sugestivas, esperancas humanas.

Nao é que os cristdos nao devam ter esperancas humanas, antes
pelo contrario: existem esperancas belas e nobres que devem estar
presentes no nosso cora¢do mais que em nenhum outro. Mas
também aqui — na «provincia» da esperanca — é preciso que na
nossa alma e no nosso coracao reinem a ordem, a hierarquia e a
harmonia da esperanca, e que nenhuma esperanca humana — por
mais nobre e bela que seja — possa obscurecer a luz e diminuir a
forca da esperanca em Deus, nosso fim altimo, possuido e gozado
para sempre na vida eterna. E por isso que, ndo raras vezes na nossa
vida, Deus, mediante o jogo da sua Providéncia, faz cair
compassivamente algumas esperancas humanas que o nosso padrao
de valores pessoal talvez tivesse exorbitado, a fim de impedir que
possam ocupar no nosso coracao o lugar que sé a grande esperanca
de Deus deve ocupar.

E preciso entdo que saibamos secundar o jogo da Providéncia e
que aprendamos a restabelecer a verdadeira ordem de valores na
escala da esperanca. Deus ajudar-nos-a eficazmente a acalmar todas
as esperancas humanas que, em obséquio a ordem estabelecida por
Ele, nao tenhamos hesitado em colocar no seu justo lugar. Mas se,
pelo contrario, ao abalarem-se por disposicao divina as esperancas
humanas, ripostarmos persistindo em afastar de n6s a grande
esperanca de Deus, cavaremos com as nossas maos um fosso de
rebelido e desespero.

Nao preciso de te dizer quantas crises deste género conheci: tu
mesmo teras tido experiéncia de muitas. Crises de que, nao raro, s6
tomamos conhecimento pela aparéncia humana exterior, e a que
damos o nome de complexo ou nervos, enquanto a verdadeira
realidade é outra, e o diagnostico é de natureza mais espiritual, de
contetdo mais profundo.

De uma coisa podes estar certo: enquanto nao possuirmos e
vivermos a verdadeira virtude crista da esperanca, a nossa vida



estara desprovida de firmeza, e permaneceremos na instabilidade.
Passaremos com extrema facilidade da presuncao, quando tudo
correr bem e a nossa vida nao experimentar sobressaltos nem
desilusoes, para o desencorajamento, que despertara e se anichara
Nno nosso animo ao menor contratempo que altere as nossas
previsoes, ferindo a nossa susceptibilidade, invalidando os nossos
programas ou desiludindo as nossas expectativas.

A virtude da esperanca, profundamente vivida, coloca-se acima
de tais flutuacoes, convertendo-se em firmeza invencivel e abandono
confiante, numa permanente fidelidade ao dever. Lembras-te das
palavras de Cristo as aguas agitadas e ameacadoras do mar da
Galileia? Tace, obmutesce («Cala-te, acalma-te»). Parecem encarnar
a voz da esperanca que, com a sua forca, impoe siléncio ao tumulto
interior do desalento. Et venit tranquillitas magna («E sobreveio
uma infinita bonanca»). Esse é o fruto da esperanca: a calma, a
serenidade, a paz.

Como ensinam os tedlogos («A esperanca d4 uma certeza de
tendéncia»); spes certitudinaliter tendit in suum finem, afirma Sao
Tomas. Nao obstante os nossos insucessos, as nossas incoeréncias, as
nossas culpas, devemos sempre esperar em Deus, que prometeu
ajuda aqueles que o procuram com humildade e com perseveranca:
Petite et accipietis («Pedi e recebereis»). O qué? Os bens temporais,
condicionalmente, na medida em que forem tuteis a nossa salvacao
eterna; as gracas necessarias, sem condicOes; e nao apenas a graca,
mas o Espirito Santo, altissimum donum Dei («altissimo dom de
Deus»). E aqui retornam espontaneamente ao nosso espirito as
palavras de Jesus a Samaritana: Si scires donum Dei... («Se
conhecesses o0 dom de Deus...»). Se verdadeiramente conhecéssemos
e compreendéssemos, na sua plenitude, o dom de Deus,
invocariamos com mais frequéncia o Espirito Santo, e procurariamos
confiadamente nao nos desviarmos do caminho recto e alcancar sem
quedas nem demoras o nosso fim altimo.

A batalha da esperanca crista deve ser travada todos os dias:
Dominus regit me et nihil mihi deerit («O Senhor governa-me, e
nada me faltara»), plenamente convencidos — porque isso faz parte
da proépria virtude teologal da esperanca — de que esta nao depende



dos nossos méritos ou virtudes, mas da misericérdia e omnipoténcia
de Deus. Com efeito, a luz da esperanca, Deus aparece-nos non
aestimator meriti, sed veniae largitor («nao pelo apreco dos nossos
merecimentos, mas pela largueza do vossso perdao»), como
repetimos todos os dias numa das oragoes da Santa Missa. Fazendo
finca-pé nas forcas que obtemos desta virtude teologal, devemos
aprender a combater os movimentos de desanimo quotidiano que
dificultam o nosso caminho quotidiano para a perfeicao evangélica;
devemos aprender a resistir, também diariamente, as alfinetadas do
pessimismo que, com o decorrer do tempo e a monotonia da vida,
tendem a aumentar. Estes estados de animo encerram qualquer coisa
que evoca na nossa memoria, com a sua forca pacata e um pouco
melancélica, duas figuras evangélicas: mulier inclinata («a mulher
curvada») e o homem da mao direita tolhida, duas figuras que, pelo
seu abatimento, fraqueza e inactividade, estao particularmente aptas
a exprimir os efeitos produzidos no espirito humano por essas
doencas morais chamadas pessimismo e desalento, que nao sao mais
do que auséncia da virtude e da esperanca.

Com nao menor ardor, devemos, porém, impedir que o
pessimismo e o desalento penetrem na nossa vida de apostolado,
com o seu tragico peso de esterilidade. O apostolado cristao exige
esforco continuado, perseverante, tenacidade e fé inquebrantavel nas
gracas do Senhor e na missao por Ele confiada a cada homem. Para
que nenhum dos elos desta cadeia se quebre, € precisa a forca que
brota da esperanca crista, através da qual o homem bem temperado
na luta do apostolado aprende a saber recomecar. Sirva-nos de
exemplo a tenacidade do apoéstolo Pedro, no episdédio da pesca
milagrosa: nao se detém pelo facto de totam noctem laborantes nihil
cepimus («toda a noite trabalhando, nao apanhamos nada»); pelo
contrario, declara-se disposto a regressar ao trabalho: in verbo tuo
laxabo rete («segundo a tua palavra lancarei a rede»).

Mas, com a forca da esperanca cristd, nao devemos procurar
robustecer apenas a nossa vida; é preciso que saibamos infundir nos
outros confianca e serenidade, dando vida a um verdadeiro e
especifico apostolado de confianca, seguindo o exemplo dos
anoénimos amigos do cego de que fala Sao Lucas no seu Evangelho,
que o encorajam com estas belas palavras a responder ao apelo do



Senhor: Animaequior esto: surge, vocat te («Animo: levanta-te, Ele
chama-te»). A esperanca crista conduz as almas ao abandono: com
efeito, quem espera verdadeiramente no Senhor é sempre fiel a
vontade manifesta de Deus (fidelidade que entra no ambito da
virtude da obediéncia) e assim dispOe eficazmente o seu animo para
o abandono na vontade de beneplacito de Deus. Este perfeito
abandono, a que conduz a virtude da esperanca difere
profundamente, como sabes, do «quietismo», exactamente porque o
abandono, quando é verdadeiro, se faz acompanhar da esperanca e
da constante fidelidade aos deveres de cada dia, nas mais pequenas
coisas, em todos os instantes. Na verdade, a esperanca nao poupa o
cristdo; leva-o a comprometer-se com todas as suas forcas e
possibilidades, coage-o a prosseguir, a perseverar no seu caminho,
mesmo que venham a ruir todos os apoios humanos; é precisamente
nestas ocasioes que se afirma em toda a sua grandeza a verdadeira
esperanca em Deus. E o momento de contra spem in spem credidi
(«esperei contra toda a esperanca»), afirma vitoriosamente Sao
Paulo; é sempre um momento de Deus, um momento que Ele reserva
as almas particularmente amadas.

A esperanca nao deve ser nunca um comodo subterfigio da nossa
preguica. E o que te recorda o Senhor em dois milagres que realizou:
quando (initium signorum, «comec¢o dos milagres») transforma em
Cana da Galileia a 4gua em vinho e quando multiplica os paes e os
peixes diante da multidao. Tanto num caso como noutro, o milagre
da omnipoténcia do Senhor opera-se depois de se terem esgotado
todas as possibilidades humanas, depois de os homens terem feito
tudo o que podiam fazer; a agua nao sera transformada em vinho
senao quando os fiéis criados tiverem enchido os recipientes usque
ad summum («até ao cimo») e, antes de multiplicar os paes e os
peixes, o Senhor exige o sacrificio total de todos os meios de
subsisténcia de que dispunham, isto é, dos peixes e dos paes que
possuiam; nao importava que fossem poucos ou muitos, o
importante era que dessem tudo o que tinham. Para comecarmos a
viver a virtude da esperanca, devemos pedir a ajuda da nossa Mae do
céu, daquela que é a nossa esperanca: Mater mea, fiducia mea
(«Minha Mae, minha esperanca»).



HUMILDADE

Tenho pensado repetidas vezes que a virtude da humildade paga
caro o preco do nome que traz e da realidade que contém. Com
efeito, nenhuma outra virtude é tao desprezada, tao ignorada e
deformada, como esta virtude crista. A virtude da humildade é uma
virtude humilhada. E nao sei o que lhe faz mais mal, se o
esquecimento em que o mundo a deixa, as trocas e o escarnio com
que muitos a acolhem, ou a falsidade e a pouca elegancia com que
alguns a apresentam.

Parece-me que se torna verdadeiramente necessario que nos
cristios aprendamos a conhecer melhor esta virtude, sentindo
profundamente a sua importancia; que lutemos por conquista-la e
vivé-la rectamente e, desse modo, possamos apresenta-la tal como é
aos olhos de um mundo contagiado de vaidade e de soberba. A este
apostolado do bom exemplo, tao eficaz como esquecido, devemos tu
e eu sentir-nos convidados por Jesus Cristo, quando diz: Discite a me
quia mitis sum et humilis corde, («Aprendei de mim que sou manso
e humilde de coracao»).

Humildade de coracao: assim nos quer o Senhor, com aquela
humildade que nasce no coracao e frutifica nas obras. Porque ¢ falsa
essa outra humildade que nasce e morre nos labios: é uma
caricatura. Palavras, atitudes, modos, sdo incapazes por si sés de
criar uma virtude: sdo capazes, sim, de a deformar. A inteligéncia
deve abrir-nos o caminho do coracao e ajudar-nos a depositar nele,
com afecto, a boa semente da verdadeira humildade, que, com o
tempo e a graca de Deus, deitara raizes profundas e dara frutos
saborosos.

A humildade tem inicio no momento luminoso em que a
inteligéncia descobre e admite, com a forca necessaria para que o
coragao possa ama-la, a verdade fundamental, simples e profunda de
que, sem Deus, ndo podemos fazer nada. Devemos aprender a partir,
com as nossas maos soberbas, o pao branco da verdade evangélica, e
a distribui-lo diante dos nossos olhos ofuscados, que tém em tao alta
consideracao o nosso «eu» e 0s nossos talentos.



Escuta-me! Todos os nossos esforcos por melhorar e por crescer
no amor de Deus e na pratica das virtudes evangélicas sao vaos se a
graca de Deus nao nos ajudar: Nisi Dominus adificaverit domum, in
vanum laborant qui adificant eam («Se o Senhor nao edifica a casa,
em vao se afadigam os que a constroem»). A vigilancia mais atenta e
constante é perfeitamente inutil sem a vigilancia forte e amorosa da
graca divina: Nisi Dominus custodierit civitatem, in vanum vigilat
custos («Se o Senhor nao vigia a cidade, va é a vigilancia da
sentinela»). Eis por que as nossas palavras e as nossas accoes de
nada servem quando pretendemos servir-nos delas para a nossa
actividade em beneficio das almas.

Sem a 4gua pura da graca divina, o nosso apostolado e as nossas
fadigas sao uma agitacao estéril: Neque qui plantat est aliquid neque
qui rigat, sed qui incrementum dat, Deus («O que conta nao ¢é aquele
que planta, ou aquele que rega, mas Deus, que da o incremento»).

Mas esta graca, que € necessaria para se progredir nas virtudes,
para se resistir as tentacoes e para que o nosso apostolado seja
fecundo, é concedida pelo Senhor aqueles que sao humildes de
coracao: Deus superbis resistit, humilibus autem dat gratiam
(«Deus resiste aos soberbos e d4 a sua graca aos humildes»).

O Senhor, que com suma bondade e uma vigilancia cheia de
delicadeza distribui copiosamente as suas gracas, nao se serve dos
soberbos para realizar os seus designios: teme que se condenem. Se
se servisse deles, esses homens encontrariam nessa graca, de acordo
com os seus habitos, um novo motivo de soberba, e, nessa vangloria,
a causa de um novo castigo.

Meu amigo, conforme ensinam os santos, a humildade consiste
na verdade. Que grande motivo para a aceitarmos e vivermos!
Noverim me! («Que eu me conheca, Senhor!»). Este conhecimento

intimo e sincero de n6s mesmos conduzir-nos-4& pela mao a
humildade.

Deixa-me que to diga — tenho-o dito a mim mesmo muitas vezes
no meu intimo — nao és nada: a existéncia, recebeste-a de Deus; nao
tens nada que nao tenhas recebido d'Ele; os teus talentos, os teus



dons, de natureza e de graca, sio exactamente isso: dons; nao o
esquecas! A graca é graca e fruto dos méritos do Salvador.

A este nada que tu és, ainda acrescentaste o pecado: abusaste
tantas vezes da graca de Deus, por malicia ou, pelo menos, por
fraqueza! E a essas duas realidades ainda somaste uma terceira, mais
triste que as primeiras: sendo nada e pecado... viveste de vaidade e
de orgulho. Nada... pecado... orgulho. Que fundamento seguro para a
nossa humildade, que serd certamente humildade verdadeira,
humildade do coracao!

O soberbo e o incrédulo tém muito mais de comum do que
pensamos. O incrédulo é um cego que atravessa o mundo e vé as
coisas criadas sem descobrir Deus. O soberbo descobre e vé Deus na
natureza, mas nao consegue descobri-Lo e vé-Lo em si mesmo. Se
descobrires Deus em ti mesmo, seras humilde e atribuiras a Ele tudo
o que de bom existe em ti: quid habes quod non accepisti? («Que
possuis que nio tenhas recebido?»). Nao fecharas insensatamente os
olhos a nenhuma das virtudes ou qualidades que existem na tua
alma, porque sabes que vém de Deus e que um dia Ele te pedira
contas delas.

Trabalharas para que déem fruto: nao enterrards nenhum dos
teus talentos. E, conservando o mérito das boas obras, saberas dar
toda a gloria a Deus: Deo omnis gloria! («Para Deus toda a gloria»).
A va complacéncia nao encontrara lugar na tua alma humilde.

Através do sulco aberto pela humildade, a paz entrard na tua
alma. E uma promessa divina: Discite a me quia mitis sum et humilis
corde et invenietis requiem animabus vestris («Aprendei de mim,
que sou manso e humilde de coracao, e encontrareis paz para as
vossas almas»). Um coracao sincero e prudentemente humilde nao
se perturba por nada.

Meu amigo, podes estar certo de que, quase sempre, a causa das
nossas perturbacoes e das nossas inquietacgoes reside na preocupacao
excessiva pela estima propria ou no desejo inquieto da estima dos
outros. A alma humilde abandona a estima propria e o desejo de
estima dos outros nas maos de Deus.



E sabe que ai estao seguras. Tira forcas da humildade para dizer
ao Senhor: se Tu ndo as queres, eu também nao sei que fazer com
elas. Neste generoso abandono, encontra a paz prometida aos
humildes. Que a humildade de Maria te sirva de consolo e modelo.

MANSIDAO

Tu, que conheces a vida do Senhor, sabes perfeitamente que
Jesus Cristo quis unir numa mesma pagina do Evangelho a mansidao
e a humildade. Ele to recorda agora com a sua voz amiga e com
palavras claras: Discite a me quia mitis sum et humilis corde et
invenietis requiem animabus vestris («Aprendei de mim, que sou
manso e humilde de coracao e encontrareis paz para as vossas
almas»).

Como vés, a mansidao e a humildade sao duas virtudes que
devem permanecer unidas no nosso cora¢ao, duas irmas que vivem a
mesma vida, dois metais preciosos que se fundem completando-se,
um com a sua solidez, outro com o seu raro esplendor. Dois aspectos
muito positivos e muito viris da nossa vida interior: com a humildade
ganhamos o coracdo de Deus; com a mansidao atraimos os nossos
irmaos e conquistamos os seus coracoes.

Agora que meditamos na presenca de Deus, quero dizer-te que
esta virtude é para todos, também para ti. Todos precisam muito
dela, jA que a vida é uma continua relacio com os outros, uma
convivéncia, uma série de relacoes, a ocasiao de encontros de todo o
género. A tua familia, os teus irmaos, os amigos; as tuas relacoes
profissionais e sociais; os teus superiores, os teus iguais, os que estao
sujeitos a ti: € aqui que o Senhor te espera.

Em todas estas relacOes e encontros deve resplandecer a tua
mansidao crista. Se souberes ungir o teu caracter com a forca e o
vigor desta virtude, o teu coracao assemelhar-se-4 ao coracao de
Cristo: mitis sum et humilis corde («Sou manso e humilde de
coracao»).



O sacerdote deve ser humilde para ter paciéncia e caridade cristas
no trato com as almas e assim ser eficaz; a mae crista garantira a
educacao, forte e duradoura, dos seus filhos se souber exercitar-se na
mansidao; na intimidade da familia reinard a paz se as relacoes
mutuas se desenvolverem num clima de mansidao; e se as relagoes
profissionais e sociais decorressem sob o signo desta virtude, seriam
bem diversas, e muitos, que procuram inutilmente a paz por outros
caminhos, nao tardariam a encontra-la.

Todos somos facilmente inclinados a pensar que se chega mais
longe na pratica do bem com gritos e ordens peremptorias, que a
educacao se garante com ameacas e modos bruscos, que o respeito se
obtém elevando a voz e usando modos autoritarios. Mas entao, que
lugar ocupara nas nossas vidas a mansidao crista? Por que motivo
Jesus a recomendou no Evangelho?

Quantas vezes a propria vida se encarregou de te dar uma
resposta a estas interrogacOes, ensinando-te que a eficacia se
esconde quase sempre por detras da mansidao de Cristo, que o bem é
o fruto daqueles que procuram e sabem encontrar palavras claras e
amaveis, utilizd-las numa conversa serena e persuasiva, e ungi-las
com o balsamo das boas maneiras.

Quantas vezes a experiéncia te fez compreender que as correccoes
e as censuras, feitas sem mansidao crista, fecham o coracao da
pessoa que as deve receber, porque ndo podemos esquecer nunca
que, quando deixamos de ser pai, irmdo, amigo para O NoOSSO
préximo, tudo o que sai dos nossos labios traz fatalmente consigo
mesmo o germe da esterilidade.

Procura sempre, por meio da mansidao crista, que é amabilidade
e afabilidade, ter nas maos os coracoes das pessoas que a Providéncia
divina p6s no caminho da tua vida e recomendou aos teus cuidados.
Se perdes o coracao dos homens, dificilmente poderas iluminar-lhes
as inteligéncias e conseguir que as suas vontades sigam o caminho
que lhes indicas. Meu amigo, tu, se sentes nos teus bracos e no teu
coracao a responsabilidade de outras almas, o peso de outras vidas,
nao deves perder nunca de vista que a confianca nao é coisa que se
imponha, mas algo que se inspira. E sem a confianca das pessoas que



te circundam, que colaboram contigo e que te servem, como sera
amarga a tua vida e infecunda a tua missao!

A mae crista compreendera muito bem estas palavras pensando
na educaciao dos seus filhos, o sacerdote meditando no bem das
almas que dirige ou daqueles que lhe prestam a sua colaboracao, e o
proprio director de um escritorio ou de uma fibrica se detera a
pensar na tranquilidade dos seus empregados e dos seus subalternos.

O teu mau génio, as tuas reaccoes bruscas, os teus modos pouco
amaveis, as tuas atitudes desprovidas de afabilidade, a tua rigidez
(tao pouco crista!) sao a causa de que te encontres s0, na solidao do
egoista, do homem amargo, do eterno descontente, do ressentido, e
sdo também a causa de que a tua volta, em vez de amor, haja
indiferenca, frieza, ressentimento e desconfianca.

E preciso que, com um temperamento afavel e compreensivo,
com a mansidao de Cristo misturada na tua vida, sejas feliz e facas
felizes todos os que te circundam, todos os que se encontram no
caminho da tua vida. A tua passagem, deves deixar o bonus odor
Christi («o bom odor de Cristo»): o teu sorriso habitual, a tua calma,
o teu bom-humor e a tua alegria, a tua caridade e a tua compreensao.

Deves assemelhar-te a Jesus, que pertransiit benefaciendo
(«passou fazendo o bem»). Aqueles que desconhecem a mansidao de
Cristo deixam atras de si uma nuvem de descontentamento, um rasto
de animosidade e de dolorosas amarguras, uma sequéncia de feridas
nao cicatrizadas; um coro de lamentos e uma quantidade de corac¢oes
fechados, por um tempo mais ou menos longo, a accao da graca e a
confianca na bondade dos homens.

Pergunta-te a ti mesmo, num sincero e luminoso exame de
consciéncia, o que tens deixado atras de ti até este momento: os que
te consideraram como pai, irmao, amigo, aqueles que te trataram
como superior, chefe ou companheiro, todos esses, o que é que
receberam de ti? O que é que permaneceu nas suas almas depois de
te haverem encontrado?



Tu que concebes toda a tua vida em funciao do apostolado, nao
podes deixar de pensar no que Jesus promete numa das bem-
aventurancas: Beati mites quoniam ipsi possidebunt terram («Bem-
aventurados os mansos, porque possuirdo a terra»). Ser manso é
possuir a terra, e essa é a primeira condi¢cdo para darmos gloria a
Deus e levarmos a paz aos homens.

Se tu e eu, que queremos que a nossa vida se consuma na pratica
do bem, nao sabemos possuir a terra, atraindo os coragdes, como
poderemos leva-la a Deus? Antes de tentarmos fazer santos todos
aqueles a quem amamos, € preciso que os tornemos felizes e alegres:
nada prepara melhor a alma para a graca do que a alegria.

Sabes perfeitamente — quero apenas recordar-to — que, quando
tens entre as maos os coracoes daqueles que queres tornar melhores
e os sabes atrair com a mansidao de Cristo, ja percorreste metade do
teu caminho apostoélico. Quando te tém afecto e confiam em ti,
quando se mostram contentes, o terreno estd preparado para a
sementeira. Os seus coracoes abrem-se, como terra boa, para
receberem o branco trigo da tua palavra de apéstolo, de educador. Se
souberes falar sem ferir, sem ofender, mesmo que devas corrigir ou
repreender, os coracoes nao se fecharao.

De outro modo, as tuas palavras esbarrarao contra um muro
macico; a tua semente nao caira em terra fértil, mas iuxta viam («na
berma da estrada») da indiferenca ou da falta de confianca, ou super
petram («sobre a pedra») de um espirito mal disposto, ou inter
spinas («entre espinhos») de um coracao ferido, ressentido, cheio de
rancor.

Nunca percamos de vista que o Senhor prometeu a sua eficacia as
caras alegres, aos modos afaveis e cordiais, a palavra clara e
persuasiva que dirige e forma sem magoar: beati mites quoniam ipsi
possidebunt terram. Nao devemos esquecer nunca que SOMOS
homens que tratam com outros homens; mesmo quando queremos
fazer bem as almas. Nao somos anjos. E por isso a nossa fisionomia,
0 NOSSO Sorriso, os nossos modos sao elementos que condicionam a
eficacia do nosso apostolado.



Nao podemos terminar sem pedir a Maria, Mater amabilis («Mae
amavel»), que nos fite com os seus olhos misericordiosos: illas tuas
misericordes oculos ad nos converte («os Vossos olhos
misericordiosos a nos volvei»). Sob o olhar de uma Mae tao amavel,
compreenderemos muito bem o valor, a necessidade e a eficacia da
mansidao crista.

AS HUMILHACOES

Se a paciéncia é o caminho que conduz a paz e o estudo o
caminho que conduz a ciéncia, a humilhacéo € o tnico caminho que
conduz a humildade. E no que meditaremos agora tu e eu, depois de
termos ficado a s6s com Deus Nosso Senhor. Se queremos uma
verdadeira e auténtica vida espiritual, é natural que sintamos um
desejo muito actual e muito firme de humildade. E esta preocupacao
pela humildade é que nos leva a perguntar-nos como havemos de
obter o maior fruto possivel na nossa vida espiritual das humilhacoes
que o Senhor nos faz sentir no mais profundo da nossa alma e
daquelas outras que dispoe no nosso caminho de trabalho.

Ha momentos — momentos delicados — na vida espiritual, em
que a alma se sente profundamente humilhada. Luzes muito
concretas e muito claras de Deus Nosso Senhor poem a descoberto e
fazem sobressair tudo o que de mais humilhante possam ter as
nossas misérias e as nossas deficiéncias, as nossas inclinagoes e as
nossas imperfeicoes, os nossos defeitos. Os olhos da nossa alma
abrem-se para 0 que somos sem querer, para o que sentimos sem
querer e para o que nos atrai, embora o detestemos. Muitos defeitos,
porventura anteriormente desconhecidos, afloram com contornos
claros e precisos ante o olhar atonito da alma. E o campo da
consciéncia veé-se assaltado violentamente pelos insucessos e
deficiéncias que a nossa vida conheceu.

Em ocasioes de maior recolhimento, em dias de retiro, ¢é facil que
o Senhor introduza as almas neste caminho, para as fazer crescer na
humildade e aprofundar no conhecimento de si mesmas. Nesses
momentos, nessas circunstancias, lembra-te desta frase que agora te



reproduzo: Digitus Dei est hic! («O dedo de Deus esta aqui»). Nao te
esquecas de que € o amor de Deus por ti que te proporciona estas
luzes de conhecimento proprio, este sentimento do que foste ou do
que és, esta humilhacao cuja forca estimulara a tua alma a enveredar
pelo caminho da humildade.

Nao te esquecas de que o Senhor reserva este tratamento as
almas que mais ama: ego quos amo et arguo («Eu repreendo aqueles
que amo»). Por isso, meu amigo, a nossa reaccao sobrenatural em
face das humilhacoes deve ser a de um acto de profunda accao de
gracas: gratias tibi quia humiliasti me («agradeco-te porque me
humilhaste»). Esta humilhacao interior ou aquele insucesso exterior
deixarao a tua alma impregnada de humildade e dardao a tua vida
uma santidade maior e, muito provavelmente, uma nova eficacia as
tuas actividades.

Nao penses que és pior, agora que vés o que antes nao vias, agora
que sentes profundamente o que antes nao sentias, agora que tiveste
ocasiao de conhecer uma deficiéncia do teu caracter, da tua formacao
e das tuas atitudes. Nao és pior; és melhor, ou, pelo menos, estas em
optimas condicoes de melhorar. Se os soubeste aproveitar, esses
momentos fizeram-te percorrer metade do caminho, porque sabes
onde se encontra o mal que deves eliminar, porque conheces o
defeito que deves combater e sabes também que precaucoes deves
tomar para evitar surpresas.

Qual ha-de ser a nossa disposicao interior e a nossa reaccao
sobrenatural ante essas humilhacoes internas e esses insucessos
externos que ameacam a paz e a tranquilidade da nossa vida
interior? A nossa primeira reaccao em face seja do que for, deve ser
uma reaccdo de humildade. Devemos aceitar a humilhag¢dao ou o
insucesso com verdadeira humildade, com essa humildade a que se
chama de coracao, porque nele tem as suas raizes e dele extrai toda a
sua forca. E nao s6 aceitar as humilhacoes, mas ama-las, amar a
nossa propria miséria e desse modo conseguir dar gracas a Deus por
nos conhecermos como na realidade somos.

Depois, havemos de evitar tudo o que seja ou saiba a rebeliao
interior. Que falta de humildade de coracao nao demonstrariamos se



nos rebelassemos contra esse estado de humilhacdo em que a
bondade e a providéncia querem colocar-nos para que a nossa alma
amadureca e se una mais com Ele!

Nao deves apenas repelir a revolta, mas também evitar com
cuidado qualquer justificacao diante de ti mesmo e dos outros. As
faceis e abundantes justificagoes que, se nao fores verdadeiramente
humilde, encontraras para alimentares a tua soberba — que surge em
defesa do Optimo conceito que fazes de ti mesmo — cortarao a
nascenca todos os frutos de humildade e de eficacia que Deus
reservava a tua alma. Nao te justifiques! Nao te justifiques diante da
tua alma s6 e humilhada! Afoga na humildade o argumento soberbo
que aparentemente fecharia uma ferida mal cicatrizada. Desbarata
corajosamente o contra-ataque do orgulho disposto a recuperar as
posicoes que o teu amor-proprio perdeu. Vira as costas e a cara aos
afagos insidiosos da soberba. Repara que é a hora de Deus. Ama
nesciri et pro nthilo reputari («Ama ser ignorado e tido por nada»).
E nunca deves desanimar ante as humilhaces. Este ¢ o ultimo
escolho que a tua psicologia tem que vencer para que nao reste
nenhum complexo no teu caracter, nem limitacao alguma na tua
capacidade de trabalho e de servigo a Deus. O balsamo do optimismo
e da confianca fara com que a ferida — cauterizada pela humildade —
cicatrize perfeitamente e se transforme num troféu de gléria. A
desconfianca e o desalento fariam um mal terrivel a tua luta ascética
e a tua vida de apdstolo.

Depois de termos reagido com humildade de coracao e de termos
evitado, também com humildade, os escolhos que acima te indiquei,
levantar-nos-emos com uma grande confianca. Que bom ponto de
partida para a nossa confianca é a humilhacao recebida com alegria!

Devemos sentir com Sao Paulo a forca e o estimulo da virtude da
esperanca que, como o vento do mar, incha as velas da nave da nossa
vida interior: cum infirmior, tunc potens sum («quando sou mais
fraco, entao é que sou mais forte»). Agora que sou mais consciente
das minhas fraquezas, poderei apoiar-me eficazmente na fortaleza de
Deus. Esta esperanca reavivara o amor adormecido e fara que
encontremos palavras apropriadas para o exprimirmos ao Senhor; e
nao conheco palavras mais apropriadas para este momento espiritual



do que as palavras de Pedro a Cristo, palavras de amor contrito e
confiante, no seu primeiro encontro com o Senhor apos a triplice
negacao: Domine, tu omnia nosti, tu scis quia amo te! («Senhor, tu
sabes tudo, tu sabes que eu te amo!»).

Tu sabes, Senhor, que te amo, apesar de tudo, acima de tudo. E o
peso que te oprimia desaparece, e da humilhacdo apenas restam
humildade, experiéncia, confianca e amor.

A humildade e a confianca conduzem pela mao a nossa alma a
alegria e a decisao. Quantos sao os recursos da humildade! As nossas
forcas aumentam, a nossa decisao torna-se mais firme e mais
prudente. A alegria leva a nossa alma as palavras animosas de Sao
Paulo: libenter gloriabor in infirmitatibus meis («de bom grado me
gloriarei nas minhas fraquezas»). E a decisao concretiza-se nestas
palavras do Doutor das gentes: omnia possum («posso tudo»).

O coléquio com a Virgem Maria, que é toda humildade, é tao
espontaneo que prefiro nao reduzi-lo a escrito; prefiro que a tua alma
e a minha o facam a s6s com Ela.

O ITINERARIO DO ORGULHO

Existe um caminho que nao é, certamente, o da salvacao nem o
da felicidade, e pelo qual, ndo obstante, enveredamos com toda a
facilidade e com muita frequéncia. E a este proposito deixa que te
confie alguns pensamentos e reflexdes, para que juntos aprendamos
a reconhecé-lo desde o primeiro instante e a evita-lo sempre.

O itinerario do orgulho tem um ponto de partida bastante triste,
porque comeca com a negaciao de Deus nas nossas almas e nas
nossas vidas. A este respeito alguém observou agudamente que o
ateu e o orgulhoso tém pontos em comum. Com efeito, o ateu recusa-
se a admitir a existéncia de Deus pelas provas da criacao e das
criaturas; nao vé Deus Nosso Senhor nas coisas criadas. O orgulhoso
recusa-se a reconhecer Deus na sua alma e na sua vida: nao



surpreende Deus Nosso Senhor nos dons da natureza e da graca que
enriquecem a sua pessoa e frutificam na sua vida.

Na realidade, o orgulho ndao é mais do que uma estima
desordenada das qualidades e dos talentos pessoais. Nao é mais do
que a ideia desmedida e desordenada que formamos de n6s mesmos.
Cultivamos voluntariamente e com uma espécie de circunspeccao
interior esse alto conceito de n6s mesmos, e nao admitimos qualquer
sombra, por pequena que seja, qualquer referéncia a outras pessoas,
nem suportamos qualquer censura ou correc¢ao. Atribuimos a nos
mesmos — esquecendo-nos por completo de Deus Nosso Senhor —
tudo aquilo que somos e valemos. E, desse modo, excluimos Deus e
os outros da nossa vida: s6 eu, diz obstinadamente o orgulhoso,
contemplando-se com complacéncia e encastelando-se em si mesmo
com presuncao.

Nas almas que seguem o caminho do orgulho, nao encontram
nenhuma ressonancia aquelas palavras de Sao Paulo: Quid habes
quod non accepisti? («Que tens de préprio que nao tenhas
recebido?»). Nem despertam eco aquelas outras palavras que
completam o raciocinio do Apoéstolo: Quid gloriaris quasi non
acceperis? («Por que te vanglorias, como se nao tivesses recebido o
que possuis?»).

Se existe algum caminho que torne as almas complicadas, é o
caminho do orgulho. O itinerario do orgulho é um labirinto em que
as almas se desorientam e se perdem. O orgulho destréi a
simplicidade das almas, e esse ser e aparecer sem pregas — sine
plicis — que é uma caracteristica encantadora das pessoas humildes.

Mas quantas pregas se formam na alma contaminada pelo
orgulho! E um vicio capital que induz — cada vez com mais forca — a
dar voltas continuamente sobre nés mesmos, a retornar infinitas
vezes e a deleitar-nos com o pensamento dos talentos proprios, das
virtudes proprias, dos éxitos proprios e daquela determinada ocasiao
ou circunstiancia em que triunfamos. E este é o mundo, oco e
mesquinho, da va complacéncia.



Do mundo interior passa-se ao mundo exterior: o itinerario do
orgulho continua a sua marcha implacavel. Tudo o que essas pessoas
construiram dentro de si, desejam agora edifica-lo a sua volta.
Gloriam meam alteri non dabo («Nao darei a outro a minha
gléria»), disse o Senhor. E a alma orgulhosa riposta a este imperativo
divino, apropriando-se dessa gloria.

Este itinerario infeliz jamais passara pelo Senhor. Nada, nem
ninguém, podera fazer dizer as almas que enveredaram por este
caminho: Gratia Dei sum id quod sum («S6 pela graca divina sou o
que sou»). O seu olhar e o seu pensamento jamais se levantarao das
qualidades e dos triunfos pessoais para se fixarem em Deus Nosso
Senhor e agradecerem-Lhe a sua bondade. O olhar e o pensamento
destas almas detém-se sempre na planicie. O itinerario do orgulho
comeca com a exclusao de Deus e o ensimesmamento.

O horizonte do orgulhoso é terrivelmente limitado: esgota-se em
si mesmo. O orgulhoso ndo consegue olhar para além da sua pessoa,
das suas qualidades, das suas virtudes, do seu talento. E um
horizonte sem Deus. E neste panorama tao mesquinho nunca
aparecem os outros: nao ha lugar para eles. Dado o alto conceito que
tem de si mesma, a alma que segue este itinerario nunca pede
conselho a ninguém e de ninguém aceita conselhos. Basta-se a si
propria. Vive agarrada ao juizo proprio e a vontade propria, até a
casmurrice, e voluntariamente ignora, até ao desprezo, qualquer
opiniao ou convicc¢ao alheia.

Por isso, o desprezo pelo proximo é uma atitude frequente, e
mesmo habitual, entre as pessoas que seguem este caminho.
Convertem-se intimamente em fariseus e consideram os outros como
publicanos, reproduzindo continuamente nas suas vidas a cena e as
atitudes da parabola evangélica: Gratias ago tibi, quia non sum sicut
ceteri homines («Agradeco-te por nao ser como os outros homens»).
Os outros existem apenas como termo de comparacdo, para se
exaltarem no seu orgulho enquanto os desprezam.

As pessoas que se encontram neste caminho nao suportam que
exista ninguém superior a elas. E uma possibilidade que nao se pode
verificar, nem sequer no mundo das hipoteses. Os outros s6 podem



servir para elas se exaltarem: devem estar num nivel inferior. Os
defeitos dos outros devem servir para pér em evidéncia a sua
sabedoria e habilidade, e a escassa inteligéncia dos outros, para fazer
resplandecer o seu grande valor. E aqui se encontra a raiz da inveja,
dos ciimes e das ansiedades que acompanham a vida de todos os que
seguem o itinerario do orgulho.

Mas este caminho infeliz nao acaba aqui. Da inveja, passa-se a
inimizade. E quantas sdo as inimizades que tém origem — estranha
origem — na inveja! Pessoas que se véem desprezadas, odiadas e
combatidas apenas por serem melhores ou mais inteligentes do que
os seus perseguidores. Sao réus culpados do grande delito de serem
bons ou inteligentes, ou de terem trabalhado muito. E este delito é
combatido e castigado — no itinerario do orgulho — com a frieza, a
inimizade, o siléncio e a caltnia.

Nao perder o lugar, ndo entregar as armas: quem caminha nesta
direccao chega até ao fingimento e a hipocrisia. Simular aquilo que
nao se é, exagerar aquilo que se possui. Tudo ¢ licito, tudo é bom,
neste maldito caminho, desde que o interessado seja o primeiro
diante de si e na estima dos outros.

Para nos mantermos sempre afastados deste perigo, e para
sairmos dele se nos encontramos nesse caminho, recorramos a
Virgem — Mestra da humildade — para que nos faca compreender
como initium omnis peccati est superbia («a soberba é o principio de
todos os pecados»).



CELIBATO E CASTIDADE

Meu amigo, a castidade, a castidade perfeita, da qual te falarei
agora, é o reverso da medalha do amor. Um exemplo simples, tirado
do amor humano, ajudar-te-4 a compreender e a aprofundar no
sentido que esta virtude deve ter para n6s. Quando no mundo se ama
de verdade uma pessoa, e se ama a ponto de a querer para
companheira de toda a vida, esse amor é e deve ser necessariamente
exclusivo: € um amor que ocupa plenamente o coracao e a vida da
pessoa e que, logicamente, exclui outros amores incompativeis com
ele.

Ora, n6s devemos amar a Deus com 0 mesmo coracao com que
amamos no mundo as pessoas do mundo. E foi o mesmo corac¢ao que
se da aos amores nobres e limpidos da terra, que nés demos a Jesus,
nos que seguimos as suas pisadas, renunciando com alegria a outros
afectos, que, pelo facto de serem humanos, nao deixam de ser
grandes. Tinham os olhos abertos e tém o coracdo cheio todos
aqueles que se comprometeram com um amor terreno; tinhamos os
olhos abertos e temos o coracao cheio, n6s que estamos
comprometidos com um amor do céu. Este amor de Deus, que se
concretiza no celibato e na castidade perfeita, é também exclusivo e
proibe qualquer outro amor que seja incompativel com ele.

Nihil carius Christo («Nada nem ninguém é mais amavel do que
Jesus Cristo»), proclamou Sao Paulo e repetem-no todos aqueles
que, para seguirem mais de perto a Jesus Cristo, renunciaram a
todos os bens da terra, mesmo aos licitos; como repetiram e repetem
com Sao Paulo, na apreciacao das coisas humanas: omnia arbitrar
ut stercora ut Christum lucrifaciam («todas as coisas da terra sao
nada, quando se trata de ganhar Cristo»).

Meu irmao, encaremos o celibato e o amor pela castidade perfeita
como uma exigéncia, para ti e para mim, do amor de Jesus Cristo. A
nossa alma, o nosso coracao e o nosso corpo sao d’Ele, foram-Lhe
dados com os olhos bem abertos. E nao nos esquecamos de que nao



nos falta nem nos pode faltar absolutamente nada: Deus meus et
omnia («meu Deus e meu tudo»).

Nao te posso dizer — porque dir-te-ia uma coisa inexacta — que a
castidade, a pureza, é a primeira das virtudes; tu sabes perfeitamente
— desejo apenas recordar-to — que a primeira virtude, comecando
pela base, é a fé: a fé é o fundamento de todo o nosso edificio
espiritual; sabes também que a primeira das virtudes, contemplando
o edificio espiritual de cima, é a caridade: s6 através dela — rainha
das virtudes — nos unimos directamente a Deus.

Mas também nao seria exacto se nao te acrescentasse agora que a
castidade, a pureza de vida, forma o ambiente, o clima propicio para
que aquelas duas virtudes, e, com elas, as outras, se possam
desenvolver. Nao ¢ dificil compreender a importancia e a
necessidade da castidade na vida espiritual. Sem essa virtude, que
cria o ambiente, o clima, nunca seremos homens de vida interior;
sem ela, nao poderemos possuir uma verdadeira vida sobrenatural. O
homem sensual é a antitese do homem espiritual; o homem carnal
nao pode entender as coisas do espirito, as coisas de Deus: é um
prisioneiro da terra e dos sentidos, e jamais podera elevar-se e
saborear os bens do céu e as alegrias espirituais, profundas e serenas,
da alma.

A castidade também € muito necessaria para o apostolado. O
celibato e a castidade perfeita dao a alma, ao coracao e a vida externa
de quem os professa, aquela liberdade de que o apoéstolo tanto
necessita para poder consagrar-se ao bem das outras almas. Esta
virtude, que torna os homens espirituais e fortes, livres e ageis,
habitua-o ao mesmo tempo a ver a sua volta almas e nao corpos,
almas que esperam luz das suas palavras e da sua oracao, e caridade
do seu tempo e do seu afecto.

Devemos amar muito o celibato e a castidade perfeita, porque sao
provas concretas e tangiveis do nosso amor de Deus e sdao, a0 mesmo
tempo, fontes que nos fazem crescer continuamente nesse amor.
Tudo isto nos faz pensar como a nossa vida interior aumentara e o
nosso apostolado se tornara eficaz mediante estes sacrificios cheios
de amor.



Quero lembrar-te agora uma verdade muito simples, uma
verdade que conhecemos, que temos ouvido e ensinado muitas vezes:
a castidade é perfeitamente possivel; a castidade é possivel sempre e
a qualquer momento; em todas as idades e circunstancias, também
quando surgem as tentacoes e as dificuldades. A castidade é possivel,
nao por causa das nossas limitadas forcas, mas porque no-la
conserva a bondade de Deus, mediante a sua graca.

Quero que saboreies estas palavras luminosas do Livro da
Sabedoria: Et ut scivi quoniam aliter non possem esse continens nisi
Deus det ... adii Dominum et deprecatus sum illum ... («E como
soube que nao podia ser continente sem a ajuda de Deus ... acudi ao
Senhor e pedi-Lhe ...»).

Todas as almas que lutam e rezam para viverem sicut angeli Dei
(«como os anjos de Deus»), experimentaram a verdade e a realidade
consoladora daquelas palavras ouvidas por Sao Paulo: sufficit tibi
gratia mea («basta-te a minha graca»).

E continuando neste caminho simples e chao de te recordar
verdades que tu e eu conhecemos e amamos, detenho-me por alguns
instantes num conceito que inteligéncias pouco esclarecidas pela luz
da fé e coracoes frios nos dao ocasiao de delinear e de meditar. E nao
posso esconder-te, meu amigo, que desta vez me encho de pena s6 de
pensar que possa haver entre os nossos irmaos, entre noés que
dodmos ao Senhor a nossa juventude e a nossa vida, alguém que
considere a castidade perfeita como uma mutilacido, um sacrificio
que deixa a pessoa incompleta.

Profundamente entristecido, conheci algumas almas — quero
dizer-to em confianca — que trazem sobre os ombros o peso de uma
castidade que consideram menos bela e menos fecunda que o
casamento. Sabes que estas almas nao sentem com a nossa Mae, a
Igreja, enquanto no extravio tém por companhia a tristeza de uma
vida estéril.

A castidade perfeita €, naturalmente, uma rendncia: sabemo-lo e
nao o queremos ignorar; a castidade perfeita é uma rendncia ao
prazer carnal, € uma rendncia ao amor conjugal e é uma rentncia a



paternidade. Mas é uma rentncia cheia de luz e de amor. E uma
renuncia de amor, porque — repito-te — o amor é por natureza
exclusivo, e quem ama nao se priva de nada, quando se priva de tudo
0 que nao é o seu amor. E quando este amor é Deus, quando este
amor ¢é Cristo, a exclusividade nao s6 nao custa, mas encanta. O vazio
desta renuncia é preenchido de um modo maravilhoso e
sobreabundante pelo proprio Deus; o amor de Deus torna-nos felizes
e satisfeitos; nao nos falta nada.

A castidade é amor, amor exclusivo de Deus, um amor que nao
nos pesa, um amor de Deus que nos torna ligeiros e ageis e que, ao
mesmo tempo, nos cumula de uma felicidade profunda e serena. E ja
que a castidade é amor, devemos repetir, com as nossas vidas sempre
jovens e cheias do entusiasmo dos enamorados, aquelas palavras
com que um autor espiritual concluia uma série de belas paginas
escritas sobre esta virtude: defendemos o nosso direito ao amor.

Com a nossa convic¢ao profunda e clara sobre o significado e a
beleza desta virtude; com a nossa decisao firme e actual, que nos fara
repetir e afirmar que fariamos mil vezes o que fizemos por estarmos
convencidos de que é o melhor que poderiamos ter feito; com os
nossos olhos e os nossos coracoes postos em Jesus Cristo, a quem
confiiamos as nossas vidas, poderemos dizer de verdade que
defendemos o nosso direito ao amor. E dir-te-ei mais, servindo-me
da feliz expressio de um monge poeta: somos, no mundo, os
aristocratas do amor.

E nao preciso de te dizer, porque ja to disse, que a castidade nao
pode ser uma virtude suportada; a castidade deve ser, nas nossas
vidas, uma virtude afirmada com alegria, amada com paixao e
preservada com delicadeza e vigor.

Encarando a pureza como fruto e fonte de amor, consolida-la-
emos nas nossas vidas, ama-la-emos e guarda-la-emos em toda a sua
maravilhosa extensao e grandeza: Deus Nosso Senhor pede-nos uma
pureza de corpo, de coracao, de alma e de inten¢des. Meu irmao, a
pureza é uma virtude fragil, ou melhor, trazemos o grande tesouro
desta virtude in vasis fictilibus («em vasos frageis») e por isso é
necessaria uma vigilancia prudente, inteligente e delicada.



Mas temos armas invenciveis para a guarda e defesa desta
virtude: as armas da nossa humildade, da nossa oracao e da nossa
vigilancia. A humildade ¢é a disposicao necessaria para que o Senhor
nos conceda esta virtude: Deus ... humilibus dat gratiam («Deus da
a sua graca aos humildes»). Nao ha davida de que é intima a uniao
entre a humildade e a castidade. Li uma vez com gosto que um
escritor espiritual dava a humildade o nome de castidade do espirito.

E nunca esquecamos que, para defendermos e crescermos nesta
virtude, é absolutamente necessario que escutemos e sigamos com
grande delicadeza o conselho de Jesus Cristo: Vigilate et orate
(«vigiai e orai»). Uma vigilancia que te levara a fugir com energia e
prontidao as ocasioes e aos perigos. Uma vigilancia que se
manifestara também no momento do exame de consciéncia e a hora
da franqueza, sincera e filial, na direccao espiritual. Uma vigilancia
que te ensinara a mortificar os sentidos e a imaginacao.

A oracao, a amizade com Jesus Cristo na Santissima Eucaristia, o
Sacramento da Peniténcia, a devocao a Virgem Imaculada, sao os
meios eficazes e necessarios que protegem a virtude da castidade.

VERDADEIRAS E FALSAS VIRTUDES

Quando as almas dao os primeiros passos no caminho da vida
espiritual, é frequente acontecer-lhes o que se passa com a crianca
que, tendo semeado ao anoitecer num angulo do jardim da casa uma
semente de trigo ou um caroco de péssego, corre no dia seguinte de
manha cedo, com a esperanca de encontrar uma espiga dourada ou
de poder saborear os frutos maduros do pessegueiro.

E logo que observa que a fecundidade da terra nao pode satisfazer
nem as suas esperancas nem a urgéncia do seu capricho infantil,
lanca-se, desiludida e magoada, nos bracos da mae, para lhe revelar,
com os olhos cheios de lagrimas, a tragédia da sua alma provocada
pela crueldade da terra que lhe nega o fruto dos seus suores. A mae
sorri com ternura.



Assim como a crianca procura a espiga ou pretende o péssego,
depois de uma noite de espera que lhe pareceu um século, assim
muitos pretendem das suas almas o fruto de uma verdadeira e sélida
virtude, mal lancaram nos seus coracoes a semente dos bons
propositos e se limitaram a alimenta-la com desejos de santidade e

de fidelidade.

Estas almas reparam bem depressa, em face de qualquer
dificuldade ou obstaculo, que a sua virtude nao é tao forte nem tao
s6lida como pensavam que fosse, e entao enchem-se de tristeza e de
desanimo. Deus Nosso Senhor, que ama estas almas como uma mae
ama o seu pequenino, sorri a vista da infantilidade da sua vida
interior.

E absolutamente necessario que, desde os primeiros passos na
vida interior, nos habituemos a cultivar as verdadeiras virtudes e
aprendamos a evitar as falsas. E verdade que comecaste, e comecaste
bem: é verdade que o nunc coepi («Comeca agora») ressoou
generosamente na tua vida, mas também é verdade — e as vezes
esqueces-te disso — que as virtudes, bons habitos operativos,
precisam de tempo e fadiga, de luta e esforco, para serem
verdadeiras.

Os bons propositos, os desejos ardentes nao sao suficientes para
conferirem solidez as tuas virtudes e para as tornarem verdadeiras.
Nem esses ardores ou esses propositos modificam, por si sos, a tua
natureza e o teu caracter. Para que as tuas virtudes sejam solidas e
para que a tua natureza e o teu caracter se transformem, sao precisos
um esforco e uma luta perseverantes durante todo aquele tempus
laboris et certaminis («tempo de trabalho e de luta») que é a tua
vida.

Os ardores e os sentimentos fortes de devocao sensivel, que
andam sempre unidos, por providencial bondade divina, aos
primeiros passos no caminho da vida interior, levam as almas que
sao ainda criancas na vida espiritual a pensar que esta tudo feito, que
os defeitos e as tendéncias desordenadas desapareceram e que, de
ora em diante, tudo sera facil; a vida virtuosa nao lhes custara
nenhum esforco.



A Providéncia de Deus, através das proprias experiéncias da vida,
nao tardara a abrir os olhos a estas almas, descobrindo-lhes o
verdadeiro sentido da vida espiritual e com isso a maturidade das
virtudes. A propria vida ensinar-lhes-4 — repito-te — que todos
aqueles defeitos e tendéncias nao estavam mortos, mas adormecidos,
e que € necessario um esforco perseverante e uma luta cheia de
confianca para os fazer morrer deveras.

Quando Deus Nosso Senhor faz passar estas almas que desejam
segui-lo de perto da devocao sensivel para a devocao arida, e desta
para a verdadeira devocao espiritual, entdo elas compreendem os
designios de Deus e os seus divinos estratagemas para lhes fazer
conquistar as verdadeiras virtudes e uma sélida formacao.

Toda esta delicada accao divina reclama tempo: o tempo é o
grande aliado de Deus na obra da santificacdo das almas, que é
sempre obra de toda uma vida. O tempo, meu amigo, ¢ um
cavalheiro: ndo o esquecas! Lembro-me com que alegria escutei, dos
labios de um santo religioso, este provérbio tao simples quao
luminoso: Juvenes videntur sancti sed non sunt: senes non videntur
sed sunt («Os novos parecem santos, mas nao sao; os velhos nao
parecem, mas Sao»).

Os ardores da juventude que comeca a seguir de perto o Senhor
sao flores, sao promessas; o trabalho sereno, profundo, intenso, das
almas curtidas no servico de Deus € fruto maduro e sazonado, é
eficacissima realidade.

Querer uma santidade sem esforco, procurar adquirir uma
virtude sem provas nem lutas, sem batalhas nem derrotas, € um
sonho de juventude, que niao resiste a experiéncia consumada de
uma verdadeira vida espiritual. Virtudes que se afirmam no meio das
dificuldades, virtudes que, com esforco e com tempo, acabam por
reinar, virtudes que, depois de lutas e vitérias, adquirem a prontidao,
a facilidade e a constancia proprias das verdadeiras virtudes — todas
estas caracteristicas, unidas a um gosto espiritual no exercicio dos
actos virtuosos, sao a prova, o selo que faz reconhecer como
verdadeira uma virtude.



E é precisamente para que tu, meu irmao, alcances esta meta que
Deus Nosso Senhor poe a prova a tua oracdo com a aridez, o teu
apostolado com uma aparente esterilidade, a tua humildade com as
humilhacoes, a tua fé e a tua confianca com as dificuldades, a tua
paciéncia com as tribulacoes, a tua caridade com os defeitos e as
misérias dos outros e também com a contradicao dos bons. De todas
estas dificuldades, do teu esforco confiante e prolongado no tempo e
da tua paciéncia serena, nascem e se fortalecem as verdadeiras
virtudes. Permite-me que te insista: In patientia vestra possidebitis
animas vestras («Pela vossa paciéncia, possuireis as vossas almas»).

Deus Nosso Senhor nao quer que as tuas virtudes sejam flores de
estufa: seriam virtudes falsas. Todas as reflexdes que fizemos juntos
indicam-nos o caminho que conduz as verdadeiras virtudes e
ensinam-nos também como as virtudes, quando sao verdadeiras,
possuem uma intrinseca solidez, que nao depende dos estimulos ou
apoios externos. As virtudes verdadeiras ambientam-se no mundo,
sem se confundirem com ele, e afirmam-se no mundo e no meio das
dificuldades, como os raios do sol que incidem sobre a lama e a
secam sem se sujarem.

As virtudes verdadeiras dao unidade a vida das pessoas que se
exercitam nelas. As virtudes falsas conduzem a essa temivel ruptura
entre as praticas de piedade e a vida de cada dia; as virtudes falsas
formam compartimentos estanques na conduta diaria, e nao podem
irrigar, por falta de fecundidade, a vida inteira de uma pessoa.
Existem pessoas que sao aparentemente boas nalgumas
circunstancias ou nalguns momentos do dia ou da semana, por
habito, por comodidade, por fraqueza.

As falsas virtudes sao barro dourado que, visto de longe, parece
ouro, mas, quando se toca, nos faz compreender imediatamente, pela
sua falta de peso, que o ouro é falso, sendo suficiente uma ligeira
fenda para descobrirmos o que se oculta por tras do ligeirissimo véu
de ouro. As verdadeiras virtudes sio ouro, ouro puro, sem escorias,
mesmo quando a sua volta esse ouro puro se encontra maculado por
algumas particulas de lama. Ouro salpicado de lama. O Senhor toma-
o entre as suas maos e limpa as manchas, para que o metal precioso
brilhe em todo o seu esplendor.



Que a Virgem Maria, Rainha das virtudes, nos ensine a desejar e a
praticar as virtudes verdadeiras!

A SERENIDADE

Quando eu era pequeno, fazia, como é habito entre as criancas,
pequenas construcoes de barro com pedras e pedacos de madeira, e
se alguém descuidadamente lhes punha o pé em cima, destruindo-
as... que tragédia! Pensando agora naquelas brincadeiras de miado,
divirto-me, e, se revivo com a recordacao aquelas tragédias infantis,
nao posso deixar de sorrir. Brincadeiras de criancas e tragédias
infantis € o que sao, se se souber encara-las serenamente, tantas e
tantas preocupacoes de pessoas muito avancadas em anos e juizo
maduro.

A virtude da serenidade é uma virtude rara que nos ajuda a ver as
coisas a sua verdadeira luz e a aprecia-las no seu justo valor: o valor
real e objectivo que tém, que nos é revelado pelo equilibrio e pelo
bom senso; e também no valor sobrenatural que devem alcancar, e a
que nos conduz o espirito de fé. Falta-nos esta serenidade quando
deformamos a realidade, quando fazemos de um grao de areia uma
montanha; quando nos afligem com o seu peso coisas que nao nos
deveriam perturbar; sempre que nao tomamos em linha de conta,
nos nossos juizos, a Providéncia divina e a luz das verdades eternas.

Meu amigo, subsistiriam na nossa vida tantas preocupacoes,
inquietacoes e sobressaltos, se vivéssemos esta virtude crista da
serenidade? Nenhuma, ou quase nenhuma.

Olha como o simples decorrer do tempo nos di, quase sempre, a
serenidade do passado; mas s6 a virtude nos pode garantir a
serenidade do presente e do futuro. O tempo, em passando,
restabelece cada coisa no seu lugar; aquele acontecimento que tanto
te preocupou e aquele outro que tanto te perturbou, agora, que tudo
pertence ao passado, ¢ apenas uma sombra, um claro-escuro no
quadro da nossa vida. E desta serenidade do presente e do futuro que
te quero falar.



Temos necessidade da serenidade da mente, para nao sermos
escravos dos nossos nervos ou vitimas da nossa imaginacao; temos
necessidade da serenidade do coracao, para nao sermos consumidos
pela ansiedade ou pela angustia; precisamos também de serenidade
na accao, para evitarmos obnubilacoes, superficialidade e inutil
desperdicio de forcas. A cabeca serena da-nos firmeza e pulso para
uma actividade de comando; cabeca serena é aquela que encontra a
palavra justa e oportuna que ilumina e consola, que sabe ver com
profundidade e perspectiva, sem descuidar os pormenores e oS
aspectos particulares que devem ressaltar numa visao de conjunto.

Acho que te devo repetir que a virtude da serenidade é uma
virtude rara, porque a vida de muitas pessoas € dominada pelos
Nervos; porque nao poucas existéncias se consomem em imaginacoes
e fantasias; e porque existem caracteres que de tudo fazem uma
tragédia ou um melodrama.

A pessoa meticulosa — «picuinhas» — s6 vé os pormenores e
asfixia-se com a sua insisténcia; o tedrico apenas vé os problemas
gerais e isola-se da vida; s6 a pessoa serena sabe ver o conjunto e as
particularidades, e extrair deles uma sintese eficaz e concreta. O
homem rigido nao é sereno, porque a sua rigidez fa-lo ultrapassar os
limites do que é justo e razoavel, do que é proporcionado as
circunstancias da pessoa, do tempo e do lugar. A falta de serenidade
do homem rigido perturba e oprime os outros.

Nao é sereno o homem fraco, porque se detém antes de chegar a
meta, e com a sua fraqueza prejudica-se a si proprio e aos outros. O
fraco nao aborrece nem oprime, mas também nao governa, e a sua
accao nunca sera eficaz: ¢ uma vitima da corrente.

Objectividade e concretizacdo; analise e sintese; suavidade e
energia; travao e impulso; visio de conjunto e riqueza de
pormenores: tudo isto e muito mais é abrangido, em sintese
harmonica, pela virtude crista da serenidade.

Nem tu nem eu podemos ser serenos sem lutar. As paixoes sao
uma realidade em todas as pessoas; a imaginacao pode perturbar
todas as cabecas; os nervos existem em todos os organismos; as



impressoes fazem vibrar todas as sensibilidades; a ignorancia, o erro
e 0 exagero sao patrimonio de todas as inteligéncias e, portanto, o
temor e a trepidacao encontram cabida em todos os coracoes.

O dominio de n6és mesmos, o equilibrio nos juizos, a reflexao
ponderada e serena, o cultivo da inteligéncia, o controlo dos nervos e
da imaginacao exigem luta, firmeza e perseveranca no esforco. Este é
o preco da serenidade. A serenidade deve ser uma virtude congénita
no cristao, porque nenhum cristao pode ignorar que o principio da
serenidade e da harmonia reside no dom da fé.

Sobre este terreno que acabamos de contemplar, terreno lavrado
e convenientemente preparado pelo conjunto das virtudes humanas
que conduzem ao equilibrio, a objectividade, ao realismo e ao bom
senso, deve levantar-se, como o sol sobre um campo rico de
promessas, a virtude da fé, verdadeiro sol da alma, que nos dara uma
visao da vida e das suas alternativas cheia de serenidade, de
horizontes amplos e rica de pormenores.

Nesta serena visao, o coracao se aquietara, a alma encontrara paz
e a inteligéncia compreendera, a luz de Deus, o porqué de muitas
coisas, e assim aumentara a serena tranquilidade da vida. Nem as
coisas que se nao compreenderem poderao perturbar o coracao,
porque a propria fé ensinara que a causa do que nao se compreende é
sempre a bondade de Deus e o seu afecto pelos homens.

Serenidade crista: tu vives escondida sob o véu obscuro da fé;
serenidade crista: tu penetras na alma com a visdo sobrenatural,
como o orvalho penetra nas flores as primeiras luzes da manh3;
serenidade crista, tu te escondes nestas palavras de Jesus: Non
turbetur cor vestrum neque formidet — nolite solliciti esse ... — quid
prodest homini si mundum universum lucretur, animae vero suae
detrimentum patiatur? («Nao se perturbe o vosso coracao nem se
inquiete — nao vos preocupeis ... — que importa ao homem ganhar o
mundo inteiro, se perder a sua alma?»);

Serenidade crista: penetras a alma na oracao, como as chuvas
inundam a terra na Primavera; serenidade crista: afundas as tuas
raizes na alma que aprende a abracar e a vencer a dor com espirito de



fé; serenidade crista: estabeleces-te na alma quando ela se alimenta
do Corpo e do Sangue de Cristo; serenidade crista: enches a alma que
se abre sincera e confiadamente ao director espiritual; serenidade
crista: és o presente mais delicado que Jesus faz as almas simples e
desprovidas de complicacoes.

O nosso Pai Deus quer-nos serenos no meio das provacoes e
dificuldades da vida: oratione instantes, tribulatione patientes, spe
gaudentes («constantes na oracao, pacientes na tribulacao, alegres
na esperanca»).

Meu amigo: sive vivimus sive morimur, Domini sumus («quer
vivamos, quer morramos, somos de Deus»).

O Senhor quer-nos serenos no nosso trabalho de cada dia,
sobretudo quando se torna duro e pesado. Deus Nosso Senhor quer-
nos serenos quando, pelo nosso estado e condicao, devemos dar aos
outros ajuda e conselho. Jesus Cristo quer-nos serenos quando nos
encontramos a mesa de trabalho, em face dos problemas e decisoes
da nossa profissao.

E serenos também na nossa vida de perfeicao e nos nossos
esforcos sinceros por sermos melhores: in patientia vestra
possidebitis animas vestras («pela paciéncia possuireis as vossas
almas»). Falta-te serenidade quando te zangas contigo mesmo e
perdes a paz, ao comprovares que os teus progressos nas vias do
Senhor sao lentos. Nao te esquecas de que é a luz da serenidade que
te faz compreender o valor destas palavras: nemo repente fit sanctus
(«ninguém se faz santo de repente»).

E nao te esquecas depois que jamais encontrards o Senhor no
tumulto e na precipitacdo interior: Dominus in tranquillitate venit
(«O Senhor vem na tranquilidade»).

Se a tua oracao for serena nas suas reflexoes, nos seus afectos e
nos seus propoésitos, os seus efeitos serao mais profundos e mais
duradouros os seus frutos. E deves encher de serenidade o teu
apostolado, porque é um grande dom de Deus o sabermos infundir
seguranca e serenidade nas almas, no seu caminho para Deus.



Rainha da serenidade — dizemo-lo com alegria — é a nossa Mae
do Céu.

A CRITICA

As pessoas, as coisas e os acontecimentos que se oferecem a nossa
consideracao reclamam de nds um juizo. A parte mais nobre de tudo
o0 que o Senhor nos deu com profusao e generosidade assume uma
atitude determinada em face de n6s mesmos e do que nos circunda.
A tua inteligéncia e a tua sensibilidade — como as minhas — medem
e avaliam qualquer pessoa, coisa ou facto com que se encontram em
contacto. Esta capacidade de apreciacao e de juizo aumenta em
propor¢cao com a profundidade da pessoa e a seriedade com que
enfrenta os acontecimentos e vive a sua propria vida.

A uma maior riqueza interior, a uma consideracao mais profunda
das coisas e a um empenho vital mais sério corresponde,
necessariamente, uma maior capacidade de apreciacao e de juizo. Os
insensatos e os frivolos, os que se perdem em pormenores ou vivem
fora da realidade, os que nao fazem nada ou fazem excessivas coisas,
todos esses perderam ou vém perdendo, para sua grande desgraca, o
sentido do valor e do juizo.

Deus Nosso Senhor quer que sejas uma alma de critério, que
saibas focar as pessoas, as situacOes, as circunstancias e os
acontecimentos com espirito sobrenatural e sentido pratico da vida.
E preciso que esta capacidade de apreciacao e de juizo, cheia de
sentido sobrenatural, aumente e se purifique cada dia. Com
semelhante capacidade de juizo cristdo, sereno e objectivo,
defendemo-nos de ndés mesmos e dos nossos inimigos — antes de
mais dos da nossa alma — e aperfeicoamos as nossas accoes e 0
nosso trabalho, ajudando os nossos amigos na sua vida e actividades.

Mas esta capacidade de apreciacao e de juizo, que é tao necessaria
a tua vida e sem a qual dificilmente poderias imprimir a tua conduta
seriedade e vigor cristao, tem os seus limites. Manté-la e exercita-la
dentro desses limites é aproximar-se de Deus. Quantas criticas sem



medida crista que te separam de Deus e dos outros, que te tornam
inimigo de todos e que fazem que todos te evitem! Conheces bem o
tipo do demolidor desapiedado e cruel.

Apresento-te uma galeria de espiritos criticos e pergunto-te: em
qual dessas categorias poderemos ser incluidos tu e eu? A critica do
fracassado — que, pelo seu fracasso, se revelou inimigo de Deus — é
universal, porque quereria arrastar todos no seu proprio fracasso; a
critica do ir6nico é mordaz, ligeira, superficial, disposta sempre a
sacrificar, em atencao a piada, as coisas mais sérias e mais sagradas;
a critica do invejoso, nascida entre ansias e despeitos, € ridicula e
vaidosa; a critica do idiota é tola; a critica do orgulhoso e do
prepotente é desapiedada, e, normalmente, condimentada com
outros ingredientes piores; a critica do ambicioso é desleal, porque
tende a por o acento na sua pessoa, em detrimento dos outros; a
critica do sectario € aprioristica, parcial e injusta, € a critica de quem
se serve conscientemente e com fria paixao da mentira; a critica do
ressentido é amarga e pungente, destila fel por todos os lados; a
critica do homem honesto é construtiva; a critica do amigo é amavel
e oportuna; a critica do cristao € santificante.

Para que a tua critica seja sempre a critica do homem honesto, do
amigo, do cristao, isto é, para que seja construtiva, améavel, oportuna
e santificante, deve cuidar de salvar sempre a pessoa e as suas
intengoes. Deve ser objectiva, nunca subjectiva. Deve inclinar-se
sempre, com respeito, diante do santuario da pessoa e do seu mundo
interior. Que é que tu sabes das intencoes, dos motivos e de todas as
circunstancias subjectivas, de que apenas Deus Nosso Senhor, que 1€
nos coracoes, € perfeito conhecedor?

Aqui te vém ao encontro as palavras de Cristo: Nolite iudicare et
non iudicabimini («Nao julgueis para nao serdes julgados»).

Semelhante critica, profundamente humana, porque conhece os
nossos limites, é profundamente crista: respeita o que pertence ao
Senhor, concilia e conserva a amizade, até dos adversarios, e
manifesta-se em termos de pleno respeito e compreensiao pela
pessoa. O homem honesto, e por maioria de razao o cristao, nao julga
nem critica o que nao conhece. Exprimir um juizo, formular uma



critica, pressupoe o perfeito conhecimento, em todos os seus
aspectos, do que é objecto de consideracio. A seriedade, a rectidao e
a justica ficariam comprometidas se nao se procedesse deste modo.

Neste ponto, tu e eu nos lembramos certamente de tantos juizos e
de tantas criticas improvisados, sem qualquer conhecimento de
causa: o juizo do superficial, que fala do que nao conhece; a critica de
quem adere ao que ouviu dizer dos outros, sem ter a macada de o
verificar; a conduta do inconsciente que julga até aquilo de que
nunca ouviu falar. E reparamos também com que facilidade
transformamos em juizo — tomando-a por juizo critico — uma
simples impressao. A critica do ignorante € sempre injusta e funesta.

A critica, a critica crista, respeita sempre os requisitos do tempo,
lugar e modo, sem os quais se transformaria facilmente em detracao
e difamacdo. Nao sera mau, a este proposito, que tu, que te
consideras como homem maduro, capaz de juizo e de critério seguro,
te perguntes se existe na tua vida este minimo de prudéncia crista,
que te poe a coberto das insidias da tua lingua e das tuas magoas.
Falar sem pensar e escrever sem reflectir pode ser perigoso para a
tua alma, mesmo que te encontres na posse da verdade.

Devo acrescentar agora, meu amigo, que a critica assume as cores
do animus de quem a formula, das disposi¢oes interiores donde
procede. Existe um animus bom e um animus mau: devemos té-lo
presente, porque é um critério seguro para julgarmos moralmente do
uso que fazemos da nossa capacidade de apreciacio e de critica. O
fracassado, o invejoso, o ir6nico, o orgulhoso e o prepotente, o
fanatico, o ressentido e o ambicioso tém um animus mau, nao recto,
que se manifesta imediatamente na sua critica. O homem honesto, o
amigo, o cristao tém dentro de si um animus bom, que transparece
igualmente nos seus juizos. Este animus bom ¢é a caridade, o desejo
do bem dos outros, que assegura a critica todas aquelas qualidades
que adornam a boa critica.

Para que a critica seja justa e construtiva, eficaz e santificante, é
preciso amar os outros, amar o proximo. Neste caso, o exercicio da
critica € sempre um acto de virtude naquele que a exerce e uma ajuda
para quem a recebe: Frater qui adiuvatur a fratre quasi civitas



firma («O irmao ajudado pelo seu irmao é como uma cidade
amuralhada»).

Saber-se defender da critica injusta e malévola é normalmente
uma virtude e quase sempre um dever; saber aceitar uma critica boa,
além de ser uma virtude crista, é uma prova de sabedoria. E sinal
certo de grandeza espiritual saber deixar que nos digam as coisas e
receber as adverténcias com alegria e agradecimento. Aquele que
aprende a escutar e a perguntar ira muito longe no uso dos talentos
que recebeu de Deus.

Mas € infeliz aquele que nao tolera que lhe digam as coisas; que,
de mil maneiras — as maneiras do amor-proprio ferido — procura
ferir e vingar-se daquele que teve a atencao e a caridade de lhe dirigir
uma critica honesta e boa. Tu e eu ndo devemos esquecer nunca que
todas as coisas que fazemos mal devem ser bem feitas e que todas as
coisas que fazemos bem podem ser mais bem feitas; e, para isso,
devemos poder contar, nao s6 com a nossa boa vontade, mas com a
critica.

Mas também nao devemos viver excessivamente preocupados
com a critica, com “o que dirao”. Uma preocupacao excessiva e
pusilanime poderia cortar-te as asas e levar-te a inibicao. A critica
ligeira e invejosa, a critica mexeriqueira e superficial deve ser
ignorada. A este proposito, devo dizer-te que quem nao faz nada nao
é alvo de qualquer critica, porque a gente — nao sei o motivo —
raramente critica a omissao.

Quem faz coisas e as faz em abundéancia é sempre criticado, e por
todos: criticam-no os que nao fazem nada, porque a sua vida e o seu
trabalho parecem-lhes uma acusacdo; criticam-no os que agem em
sentido contrario, porque o consideram como um inimigo; criticam-
no também, quando ndo sao bons, os que fazem as mesmas coisas ou
outras parecidas, porque sao ciumentos.

Muitas vezes depararas na tua vida com este paradoxo: deves
fazer-te perdoar no que fizeste de bom e no que realizaste com o teu
suor por todos aqueles que nao fizeram nada de bom ou nunca
trabalharam. Noutras ocasioes, ver-te-a4s injustamente atacado por



aqueles que nao concebem que se possa fazer nada de bom sem a sua
ajuda. Sorri com elegancia e continua a trabalhar.

Nao te esquecas de dar gracas a Deus por todas as coisas; e
sobretudo pela critica honesta e boa, amiga e crista. Deves dar gracas
a Deus e a quem te adverte.

TENTACOES

Como ¢ diferente o nosso caminho — o caminho que deve ser
percorrido pelos teus discipulos, Senhor — do que imagindmos na
inexperiéncia dos nossos verdes anos e nos sonhos dourados da
nossa irrequieta fantasia! Imaginiavamos com frequéncia um
caminho tranquilo, feito de uma inalteravel calma interior e de
pacificos triunfos externos... e também — por que nao? — de algumas
clamorosas e vistosas batalhas, com feridas cobertas de louros, e
depois... a desejada admiracao de muitos.

Pensavamos, Senhor, de modo ingénuo e pouco sobrenatural, que
a simples decisao de te seguirmos e de caminharmos generosamente
contigo, renunciando a muitas consolacoes humanas, nobres e
licitas, mudaria a nossa natureza e a preservaria — como se f6ssemos
anjos! — do peso das tribulacoes e da perturbacao das tentacoes.

Mas os teus juizos, Senhor, ndo sao 0s nossos juizos, nem o teu
caminho é igual aos nossos caminhos. A nossa historia, tecido
admiravel onde se entrelacam, aparentemente de modo caprichoso,
com os acontecimentos que siao veiculo da tua vontade, os atributos
divinos da tua bondade, da tua sabedoria, da tua omnipoténcia, da
tua ciéncia divina e da tua misericordia, ensinou-nos a compreender
com gosto que militia est vita hominis super terram («a vida do
homem sobre a terra é milicia») e que todos os teus discipulos devem
experimentar a pax in bello («a paz na guerra») do teu servico.

Daremos gracas a Deus porque, suave e fortemente, nos
descobriu o valor sobrenatural e o fim providencial das tentacoes e
das tribulacoes. Por meio delas, Deus Nosso Senhor deu a nossa



alma a experiéncia do homem maduro, a dureza e o realismo do
soldado veterano curtido na batalha, e o espirito de oracao do monge
mais contemplativo.

Tentacoes... té-las-a4s! Na tua vida de servigco a Deus e a Igreja
experimenta-las-as necessariamente, porque a tua vocacio, a tua
chamada, a tua decisao generosa de seguir o Senhor nao imuniza a
tua alma contra os afectos do pecado original, nem extirpa para
sempre o fogo das tuas concupiscéncias, que é onde se geram as
tentagcOes: unusquisque vero tentatur a concupiscentia sua
(«Verdadeiramente cada um € tentado pela sua concupiscéncia»).

Consolar-te-as pensando que os Santos — homens e mulheres de
Deus — sustentaram as mesmas batalhas em que tu e eu devemos
empenhar-nos para demonstrar o nosso amor ao Senhor. Escuta o
grito de Sao Paulo: Quis me liberabit a corpore mortis huius?
(«Quem me libertara deste corpo de morte?»). Pensa nas tentacoes
de S3o Jer6onimo, ao longo da sua vida austera e penitente no
deserto; 1€ a vida de Santa Catarina de Sena, e tomaras conhecimento
das provacoes e dificuldades dessa grande alma; e nao te esquecas do
martirio de Santo Afonso de Ligoério, octogenario, nem das fortes
tentacoes contra a esperanca na vida de Sao Francisco de Sales, no
periodo dos seus estudos, nem da fé tao duramente provada naquela
témpera de apoOstolo que era o Abbé Chautard... nem das tentacoes
de todo o género de tantos e tantos.

Reflictamos com espirito sobrenatural: desde que nao as procures
imprudentemente, as tentacoes sdo o instrumento de que Deus se
serve para poOr a prova e purificar a tua alma tamquam aurum in
fornace («como ouro no cadinho»). As tentagOes fortificam e
imprimem um selo de autenticidade as tuas virtudes. Que
autenticidade se pode atribuir a uma virtude que nao se afirmou
vitoriosamente sobre as tentacoes que lhe sdao contrarias? Virtus in
infirmitate perficitur («A virtude aperfeicoa-se na tentacao»).

As tentacOes revelam e robustecem a tua fé, fazem crescer e
tornar-se mais sobrenatural a tua esperanca e permitem que o teu
amor — o amor de Deus, que te faz resistir valorosamente e nao
consentir — se manifeste de modo efectivo e afectivo.



Além disso, toda a experiéncia da tua luta contra as tentacoes
servir-te-a para dirigir, ajudar e consolar muitas almas tentadas e
atribuladas. Permitir-te-a adquirir a ciéncia da compreensao e fazé-
la frutificar no trato com as almas. A necessidade de recorrer a Deus,
que se faz sentir tao fortemente em tais momentos, fara que a tua
vida de oracao deite raizes profundas na tua alma. Como cresceras
em humildade e no conhecimento proprio a vista das tuas tendéncias
e das tuas inclinacoes! Os teus méritos aumentarao e — por que nao?
— sentir-te-as consolado ante a perspectiva de uma maravilhosa
esperanca do céu: qui seminat in lacrimis in exultatione et metet
(«quem semeia com lagrimas, colhera com alegria»).

Todas estas consideracoes aumentarao a tua confianca e a tua
visao sobrenatural. No entanto, desejo acrescentar uma coisa: o
maior perigo para as almas tentadas e atribuladas é o desalento, o
facto de poderem pensar ou admitir que a tentacao é superior as suas
forcas, que nao ha nada a fazer, que o Senhor as abandonou, que ja
consentiram. Deves viver, meu amigo, vigilante e firme contra esta
tentacdo, que se apresenta normalmente depois que se lutou com
valentia e que ¢ a mais temivel e forte das tentacoes.

Escuta-me! Pode-se vencer sempre! Omnia possum («Posso
tudo!»); se lutares e empregares os meios adequados, a vitoria sera
tua. Facientibus quod est in se Deus non denegat gratiam («Deus
nao nega a Sua graca aquele que faz o que pode»). Deus fé-lo
compreender a Sao Paulo no momento da tentacao: Sufficit tibi
gratia mea («Basta-te a minha graca!»).

A graca! Nao te esquecas nunca da graca de Deus. O Senhor sabe
perfeitamente até que ponto podes resistir e, como o oleiro, conhece
o grau de temperatura necessaria para que os seus vas electionis
(«vasos de eleicao») adquiram cada um o grau de solidez e de beleza
que lhes estabeleceu.

Nunca percas a confianca, nao te desmoralizes, nao te perturbes.
Quero recordar-te que sentir nao é o mesmo que consentir, que as
inclinacoes sensiveis e os movimentos espontaneos nao dependem
da tua vontade. Basta que resistas generosamente: so6 a vontade pode
consentir e admitir na alma o pecado. Entretanto, aconteca o que



acontecer, o Senhor esta contigo, na tua alma, mesmo que nao sintas
a sua presenca, mesmo que nao experimentes a sua companhia. Esta
contigo — sobretudo agora que lutas — e diz-te: Ego sum, nolite
timere («Sou Eu, nao temas»).

Abre ainda mais os olhos da tua alma: o Senhor permite as
tentacoes e serve-se delas, providencialmente, para te purificar, para
te fazer santo, para te desprender melhor das coisas da terra, para te
conduzir aonde Ele quer e por onde quer, para te fazer feliz numa
vida que nao seja comoda e para te dar maturidade, compreensao e
eficacia no teu trabalho apostélico com as almas, e... sobretudo, para
te fazer humilde, muito humilde!

Escuta agora, com a visao nova que estas consideracoes possam
ter suscitado em ti, as palavras da Sagrada Escritura: Fili, accedens
ad servitutem Dei, praepara animam tuam ad tentationem («Filho,
vindo para o servico de Deus, prepara a tua alma para a tentacao»). E
tu — alma tentada e atribulada — admira a bondade de Deus que te
faz saborear, com a esperanca do céu, estas palavras do Espirito
Santo: Beatus vir qui suffert tentationem, quoniam cum probatus
fuerit accipiet coronam vitae («Bem-aventurado o homem que
suporta a tentacao, porque, como foi provado, recebera a coroa da
vida»).

Nao te esquecas de que precisas de armas para vencer nesta
batalha espiritual. As tuas armas serao: a oracao continua, a
sinceridade e franqueza com o teu director espiritual, a Santissima
Eucaristia e o Sacramento da Peniténcia, um generoso espirito de
mortificacao crista — que te levara a fugir das ocasioes e a evitar a
ociosidade — a humildade do coracao e uma devocao terna e filial
pela Santissima Virgem — Consolatrix afflictorum («Consoladora
dos aflitos») e Refugium peccatorum («Reftigio dos pecadores»).
Dirige-te a Ela com confianca: Mater mea, fiducia mea («Minha
Mae, minha confianca»).

A IMAGINACAO



Nenhuma pessoa prudente escolheria um doido como conselheiro
para os problemas mais delicados da sua vida. Todos noés
qualificariamos de imprudente e pouco sensato quem se
comportasse desse modo. Esta verdade tao clara e evidente na vida e
nos negocios, nao o é tanto, pelo menos na pratica, na vida interior e
no problema da nossa santificacao.

A imaginacdo é uma doida — a “doida da casa”, como a
qualificava Santa Teresa, com o seu habitual bom humor — e, no
entanto, escolhemo-la, mais ou menos inconscientemente, para
conselheira dos problemas mais delicados da nossa alma. Esta doida
que nos distrai com o seu alarido e nos dissipa com a sua agitacao;
que nos comunica os seus temores e nos perturba com as suas
apreensoes; que nos sussurra ao ouvido suspeitas infundadas; que
nos tiraniza com as suas ambicoes e nos morde com a sua inveja;
esta doida que nos faz abandonar a realidade com sonhos
fantasiosos, cheios de euforia ou de pessimismo, e que instila em
nos, suavemente, o veneno da sensualidade e do amor-proprio —
esta doida, sabemo-lo por experiéncia, é a grande inimiga da nossa
vida interior, € a eterna aliada do mundo, do demoénio e da carne.

E ela que perturba a tua vida de oracdo, que te faz temer a
mortificacao; € ela que introduz na tua alma a tentacao da carne e da
soberba, que falseia o teu conhecimento de Deus e te priva do sentido
sobrenatural; é ela que te embala no sonho da frivolidade ou te
submerge no letargo da tibieza; é ela que extingue o fogo da caridade
ou acende o da desconfianca e da discordia.

Doida, como um cavalo fogoso; inquieta, como uma borboleta; se
nao a dominas e orientas, nunca seras alma interior e sobrenatural.
Se nao a dominas, nunca poderas fruir daquela serenidade que é tao
necessaria para se servir a Deus. Se ndo a travas, nunca alcancaras
aquele realismo que é uma experiéncia da vida de santidade. Calma,
realismo, serenidade, objectividade: virtudes que nascem onde
termina a tirania da imaginacao; virtudes que crescem e se fortificam
no esforco ascético por dominar e controlar a fantasia.

Dizia-te que € grande a tirania da imaginacao. Tao grande que
chega a alterar as ideias, a falsear as situacoes da vida, a deformar as



pessoas.

O Evangelho oferece-nos uma prova muito eloquente desta
tirania. O lago de Genesaret: uma escura noite de tempestade; os
apostolos devem remar com a maxima energia, lutando contra um
vento forte em sentido contrario. A pequena barca, sacudida pelas
ondas, abriga doze homens que se esforcam desesperadamente por
resistir a forca impetuosa do vento. Jesus retirou-se a um monte
vizinho para orar.

Quarta vigilia noctis venit ad eos, ambulans super mare («Na
quarta vigilia da noite, aproxima-se dos apdstolos caminhando sobre
as aguas»). E os doze... videntes eum super mare ambulantem,
turbati sunt, dicentes: quia phantasma est («vendo Jesus, que
caminhava sobre as A4guas, perturbam-se e exclamam: é um
fantasma»).

Vé: a adoravel figura do Mestre, que se aproxima para ficar com
eles, para os ajudar, para acalmar a tempestade impondo siléncio as
ondas com a sua palavra imperiosa, assume naquelas imaginacoes o
aspecto de um fantasma, que lhes mete medo e os perturba.

Quantas vezes este episddio evangélico se repete nas nossas
vidas! Em quantas ocasioes a nossa alma, vitima da imaginacao, se
enche de temor e fica perturbada. Brincadeiras da fantasia,
fantasmas da imaginacdo — essas sdo as cruzes imaginarias que
frequentemente nos atormentam, oprimindo-nos com o seu peso.

Nao exagero se te digo que noventa por cento dos nossos
sofrimentos, desses sofrimentos que, com pouco conhecimento da
Cruz de Cristo, qualificamos de cruzes, sdo imaginarios, pelo menos
aumentados e deformados pela cruel tirania da nossa imaginacao. E
por isso que nos pesam e nos enfraquecem tanto as nossas cruzes
humanas e inventadas.

Se tudo o que nos faz sofrer tanto e nos oprime tao violentamente
fosse verdadeiramente a cruz que o Senhor nos manda, a Cruz de
Jesus, uma vez que a tivéssemos reconhecido como tal e com fé e
amor a tivéssemos aceite, ndo deveria pesar-nos nem oprimir-nos



mais. Porque a Cruz de Jesus, a Santa Cruz, nao é fonte de tristeza ou
de abatimento, mas de paz e de alegria.

Mas se, pelo contrario, carregamos sobre os ombros uma cruz
humana e imaginaria, uma cruz produzida pela nossa revolta interior
contra a verdadeira Cruz, entao devemos estar tristes e preocupados.
Este peso e esta preocupacao podem desaparecer da tua vida, podem
deixar de te oprimir: basta que abras os olhos da fé e que te decidas a
cortar as asas a tua imaginacao.

Deixa-me que te diga que estas cruzes humanas que te
acabrunham com o seu peso nao existem na grande realidade da tua
vida sobrenatural: existem apenas na tua imaginacao. Carregas sobre
os ombros um peso tdo atroz quao ridiculo: um peso que na tua
imaginacao é uma montanha e na realidade é um grao de areia. Sao
fantasmas forjados na tua cabeca, fantasmas que a fantasia reveste
de cores vivas, atribuindo-lhes maos largas e temerosas e pernas
ageis e velozes. Sao fantasmas que agora te perseguem, enchendo de
dor e de agitacao a tua alma. Um pequeno gesto da tua vida de fé
seria suficiente para os fazer desaparecer. Percebes que basta pouco
para os eliminar?

Mas, as vezes, admitimos na nossa vida outros fantasmas que
vém de longe: sdo os temores de males futuros. Sao temores de
coisas ou perigos que hoje nao existem e que nao sabemos se se
verificarao, mas que vemos presentes e actuais na nossa imaginacao,
convertendo-os em tragédia. Um simples raciocinio sobrenatural
seria suficiente para os varrer: se esses perigos nao sao actuais e
esses temores ainda se nao verificaram, € 6bvio que nao dispoes da
graca de Deus necessaria para os vencer e aceitar. Se esses receios
vierem a cumprir-se, entao nao te faltara a graca divina e, com ela, e
com a tua correspondéncia, a vitoria e a paz.

E natural que nio tenhas agora a graca de Deus para venceres 0s
obstaculos e aceitares as cruzes que existem apenas na tua
imaginacdo. E preciso construir a vida espiritual com base num
realismo sereno e objectivo.



Os fantasmas nao sao menos perigosos no campo da caridade.
Quantas vezes és vitima da imaginacao no exercicio desta virtude!
Quantas suspeitas sem fundamento, radicadas apenas na tua cabeca!
Quantas coisas nao fazes pensar e dizer ao teu proéximo, quando
ninguém pensou, nem disse, nem fez nada! Estes fantasmas
perturbam e minam a vida de relacdo, a vida de familia. Os pequenos
contrastes, que se diao necessariamente em todos os circulos de
convivéncia humana, mesmo entre santos (porque nao somos anjos),
agigantam-se e deformam-se em consequéncia da imaginacao e
criam estados de animo duradouros que nos fazem sofrer
muitissimo.

Por coisinhas de nada, por ninharias e pelo jogo da fantasia,
cavam-se abismos que dividem as pessoas, que destroem afectos e
amizades, corrompendo a unidade. A imaginacao é ainda a grande
aliada da sensualidade e do amor-préprio. Quantos romances te faz
viver! Sonhos fantasticos em que és o herdi, a personagem que
triunfa: fantasmas que afagam a tua ambicao, o teu desejo de
mandar e de ser admirado, a tua vaidade. V€ quantos obstaculos para
a tua santidade.

A tua vida de piedade — a oracao, a presenca de Deus, o
abandono nas maos do Senhor, a alegria forte e sobrenatural — as
muralhas da tua vida interior ameacadas, minadas pela doida da
casa.

Que sejas sobrenatural, objectivo. A voz de Jesus poe termo aos
temores e a aventura dos doze no lago de Genesaret: Habete
fiduciam, ego sum: nolite timere («Tende confianca. Sou eu. Nao
temais»).

EXAME DE CONSCIENCIA

Na hora silenciosa do exame de consciéncia, gosto muito de
meditar e viver estas palavras da Sequéncia da Missa de Defuntos:
Liber scriptus proferetur in quo totum continetur («Um livro sera
trazido em que tudo esta contido»). No momento do encontro com



Jesus, passar-nos-ao rapidamente diante dos olhos as paginas do
livro da nossa vida, onde esta escrito tudo o que fizemos nos nossos
dias cé na terra.

Para nao ter surpresas no ultimo momento, gosto muito, meu
amigo, de pegar entre as maos este livro que, enquanto estou vivo,
vou escrevendo, queira ou nao queira. Gosto de pegar nele, de o abrir
e por diante dos olhos da minha alma. Como ¢ facil e como é ttil
fazé-lo no momento da oracdo, no momento de examinar a
consciéncia! Acostumei-me a pensar que cada dia da minha vida é
uma pagina desse livro; quando comeco a viver um dia, encontro-me
diante de uma pagina em branco. E as vezes percorro rapidamente
todas as paginas escritas e faco voar também as paginas em branco,
aquelas em que ainda nao escrevi nada, porque ainda nao chegou o
momento. E sempre, misteriosamente, ficam-me algumas delas
presas entre os dedos das maos, algumas que nao sei se chegarei a
escrever, porque nao sei quando o Senhor me pora pela tltima vez o
livro diante dos olhos.

E com gosto que encabeco com uma tnica palavra estas paginas
brancas que cada manha comecamos a rabiscar: serviam!
(«servirei!»), que é um desejo e uma esperanca. Desejo, porque
sinceramente desejo dar esse sentido a pagina inteira. Quero
efectivamente servir a Deus, escrevendo direito e escrevendo aquilo
que Ele quer. Esperanca, porque confio, com a graca de Deus, fazer
tudo aquilo que desejo. Depois deste inicio — desejo e esperanca —
quero escrever palavras e frases, compor paragrafos e encher a
pagina de uma letra clara e nitida que mais nao é do que o trabalho, a
oracao, o apostolado: toda a actividade do meu dia.

Procuro por muita atencao na pontuacao, que é o exercicio da
presenca de Deus. Estas pausas, que sao como virgulas ou ponto e
virgula ou dois pontos, quando siao mais longas, representam o
siléncio da alma e as jaculatoérias, com as quais me esforco por dar
significado, sentido sobrenatural, a tudo o que escrevo.

Gosto muito dos pontos e ainda mais dos pontos paragrafos, com
os quais tenho a impressao de recomecar a escrever: Sao como
pequenos actos por meio dos quais rectifico a intencao e digo ao



Senhor que nunc coepi! («agora comeco!»), que recomeco com a
vontade recta de o servir e de lhe dedicar a minha vida, momento a
momento, minuto a minuto.

Ponho também muita atencao nos acentos, que sao as pequenas
mortificagOes, por meio das quais a minha vida e o meu trabalho
adquirem um significado verdadeiramente cristdo. Uma palavra nao
acentuada é uma ocasido em que nao soube viver cristamente a
mortificacdo que o Senhor me enviava, essa que Ele me tinha
preparado com amor, essa que Ele desejava que eu descobrisse e
abracasse com gosto.

Esforco-me para que nao haja riscos, emendas ou manchas de
tinta, nem espacos em branco, mas... quantas vezes fracasso! Sao as
infidelidades, as imperfeicoes e os pecados... e as omissoes. Doi-me
muito ver que nao existe quase nenhuma pagina em que nao se
tenham manifestado a minha insensatez e a minha falta de
habilidade. Mas consolo-me e recupero a serenidade rapidamente,
pensando que sou uma crianca pequenina que ainda nao sabe
escrever e que precisa de uma régua para nao escrever torto e de um
mestre que me dirija a mao, para nao escrever disparates.

Que bom Mestre é Deus Nosso Senhor, e que imensa paciéncia
tem comigo! Noutras ocasides, divirto-me repassando as primeiras
paginas deste livro, rabiscadas quando apenas sabia fazer tracos
verticais; ou as que se seguem, onde apenas existem letras, grandes e
disformes, tracadas com a mao pouco firme; e aquelas outras em que
ja existem palavras e frases; e as mais recentes, com as suas linhas de
letra apertada.

Quereria, Senhor, aprender a escrever este livro; aprender a
deixar conduzir a minha mao pela tua mao divina, para assim fazer
em cada momento a tua vontade. E quereria encher cada pagina com
expressoes cheias de afecto e de amor sincero, ou, pelo menos,
quando nao tivesse sabido escrever aquilo que devia, com
manifestacoes de contricao serena e sincera.

Doéi-me ou alegra-me este jogo do livro. Queres, meu amigo, que
aprendamos a entreter-nos todos os dias, sinceramente, com



profundidade e perseveranca, neste divertimento que ¢ tdo do agrado
do Senhor? E o exercicio do exame de consciéncia. Dar-te-4 um
grande conhecimento de ti proprio, do teu caracter e da tua vida.
Ensinar-te-4 a amar a Deus e a concretizar em propositos claros e
eficazes o desejo de aproveitares bem os teus dias.

E sentiras, meu amigo, como eu sinto agora, o desejo de escrever
um cantico de amor de Deus — cantate Dominum canticum novum
(«Cantai ao Senhor um cantico novo») — em cada dia, porque o
escreveras com o sentimento vivo da tua vocacao, da tua vida de filho
de Deus, que se renovara todos os dias: Ecce nova facio omnia («Eis
que faco novas todas as coisas»).

Amigo, toma nas tuas maos o livro da tua vida e folheia-o todos
os dias, para que a sua leitura nao te venha a surpreender no dia do
juizo particular, nem te envergonhes da sua publicacao no dia do
juizo universal.

NA PRESENCA DO PAI

Adimplebis me laetitia cum vultu tuo («encher-me-as de alegria
com a tua presenca»). O exercicio continuo da presenca de Deus é
norma pratica e segura de perfeicao. Viver contigo, Senhor, procurar
a tua presenca, trabalhar sentindo-me seguido pelo teu olhar e ver-te
em todos os acontecimentos que entretecem a minha vida diaria.
Saber que podemos e devemos viver sempre na presenca de Deus €
um motivo perene de alegria. Faz, Senhor, que nunca falte no nosso
dia-a-dia a alegria da tua presenca, que nao falte nas nossas
dificuldades quotidianas, nos momentos dificeis, a consolacao de te
sabermos presente.

Horas non numero nisi serenas («Nao conto sendo as horas
serenas»): esta inscricao gravada debaixo de um rel6gio de sol, que
quebrava com graca a austeridade de um velho muro romano, é a
que tenho visto viverem e saborearem as almas que caminham na
presenca de Deus, numa alegria serena que fruem e infundem a sua
volta. O sentido sobrenatural da vida — sol no alto do horizonte da



alma crista — dissipara, com a forca da fé, todas as preocupacoes e
contrariedades diarias, para deixar a alma na serenidade de quem
sabe olhar tudo com os olhos de Deus.

Quando vivermos esta presenca de Deus que agora — enquanto
conversamos — o Senhor te pede, aprenderemos a dirigir-lhe cada
uma das nossas accoes, a viver uma pureza de intencoes cada vez
maior. Deo omnis gloria («Para Deus toda a gloria»): esta sera a
norma de toda a nossa acc¢do. S6 entdo saberemos compreender a
grandeza e a eficacia daquilo que a Igreja, nossa Mae, nos faz pedir
para todos os cristaos: ...ut cuncta nostra oratio et operatio a te
semper incipiat et per te coepta finiatur («...a fim de que todos os
nossos trabalhos e oracoes sempre em vos comecem e acabem»). SO
entdo seremos de Cristo — toda a nossa vida sera d'Ele — e as nossas
accgoes, todas, terao o Senhor por principio e fim.

A pureza de inten¢oes nao é sendo presenca de Deus: Deus Nosso
Senhor presente em todas as nossas intencées. Como sentiremos
livre o nosso coracao de qualquer impedimento da terra, como
teremos um olhar limpido, como sera sobrenatural todo o nosso agir,
quando Jesus Cristo reinar verdadeiramente no mundo da nossa
intimidade e presidir a cada uma das nossas intencoes! Entao —
deixa-me que to recorde — a tua alma tera descoberto a formula
simples e clara da santidade vivida no meio do mundo, da perfeicao
crista procurada em todas as actividades da vida. Poderas santificar-
te a todo o momento, porque tudo te conduzira para Deus Nosso
Senhor.

Pensa: o egoismo e a sensualidade, o amor-proprio e o
ressentimento nao poderao aninhar-se na tua alma, ndo poderao ser
o mobil das tuas accoes, porque Jesus Cristo, presente nas tuas
intencoes, te protegera de quaisquer ciladas, impedira qualquer
intervencao do inimigo da tua santidade — sempre pronto a semear
joio as escondidas. Nao existe joio nas almas que vivem na presenca
de Deus: nelas, tudo é bom trigo. E com a ajuda de Cristo — meta e
razao do nosso viver — poderas afastar para longe de ti o sono que
facilita a aproximacao do inimigo: e tudo em ti sera vigilancia e
atencao dirigidas a presenca do Senhor.



Pureza de intencoes: Cristo presente nas nossas intencoes... Uma
vez neste caminho, aprenderemos também a viver a virtude da
humildade, porque de todas as nossas obras e do nosso modo de agir
saira para Deus um protesto de humildade: Non nobis, Domine, non
nobis; sed nomini tuo da gloriam! («Nao a nos, Senhor, nao a nos,
mas ao teu nome da gloria!»).

Esta presenca de Deus, procurada serenamente e conservada com
tenacidade, deve ser o segredo profundo e alegre de cada um dos teus
dias. Dominus sit in itinere tuo («O Senhor esteja no teu caminho»):
as palavras com que Tobias abencoa o seu filho sao verdadeiramente
o que de mais belo posso desejar para a tua vida familiar, para a tua
vida social, para a tua vida de estudo, para a tua vida profissional e
mesmo para as tuas horas de distraccao ou de descanso.

E quanta seguranca neste caminhar na presenca de Deus! Que
firmeza na luta e que seguranca na vitoria te dara o facto de te
sentires seguido pelo olhar paternal de Deus! Quando a tentacao se
tornar mais forte, esta serena presenca de Deus sabera converter-se
em oracao intensa, em peticao ardente, num grito cheio de fé e de
esperanca, como o dos discipulos de Emauis: Mane nobiscum,
Domine, quoniam advesperascit! («Fica connosco, Senhor, porque
anoitece!»).

Vivendo na presenca de Deus, aprenderas a exercitar-te naquela
rara sabedoria que é o dominio de ti proprio, aprenderas a dominar-
te e a vencer-te; e experimentaras a alegria de tornar agradavel a vida
de quantos te rodeiam. E neste caminho, meu amigo, chegaras a uma
grande intimidade com o Senhor: aprenderas a chamar o Senhor
pelo seu nome — Jesus — e a amar muito o recolhimento. A
dissipacao, a frivolidade, a superficialidade e a tibieza desaparecerao
da tua vida. Seras amigo de Deus; e no teu recolhimento, na tua
intimidade, alegrar-te-4s ao considerar aquelas palavras da
Escritura: Loquebatur Deus ad Moysem facie ad faciem, sicut solet
loqui homo ad amicum suum («Deus falava a Moisés face a face,
como costuma falar um homem com o seu amigo»).

Pede a Santissima Virgem, Mae de Deus e Mae nossa, que te
ajude a formular um propoésito, o propésito firme e generoso de



caminhares, de hoje em diante, na presenca de Deus.



O PAO DA VIDA

Sabes muito bem que Eucaristia quer dizer accao de gracas. E é
exactamente esse o primeiro movimento espontaneo da alma que se
detém a considerar, a meditar nesse mistério de fé que é o
Sacramento do Amor. As palavras que saem do coracao, diante de
Jesus Cristo presente na Eucaristia, sdo palavras de agradecimento:
Gracgas, Senhor, por teres querido permanecer no tabernaculo.
Gracgas, Senhor, por teres pensado em mim e em todos os homens —
mesmo naqueles que te atraicoaram e atraicoam — na hora da
perseguicao e do abandono, na vigilia da Paixdao. Gracas, Senhor,
porque quiseste ser médico para as minhas doencas, forca para as
minhas fraquezas, e pao branco para a minha alma esfomeada, pao
que da a vida.

Tu e eu saberemos por experiéncia o bem que pode fazer a uma
pessoa uma boa amizade: ajuda-a a comportar-se melhor, aproxima-
a de Deus, mantém-na afastada do mal. E se a relacao de amizade
for, ndo ja com uma pessoa boa, mas com um santo, os seus bons
efeitos multiplicam-se: o convivio e a correspondéncia de
sentimentos elevados com um santo deixardo no fundo de noés
qualquer coisa da santidade desse homem: cum sanctis, sanctus eris
(«com os santos, seras santo»).

E agora pensa no que sera a amizade e a confidéncia com Jesus
Cristo na Eucaristia. Que sulco abrird na nossa alma! Amigo, teu
Amigo, Ele — perfeito Deus e Homem perfeito — que nasceu,
trabalhou e chorou, que ficou na Eucaristia, que sofreu e morreu por
nos! E... que amizade, que intimidade! Nutre-nos com o seu corpo,
dessedenta-nos com o seu sangue: Caro mea vere est cibus, sanguis
meus vere est potus («A minha carne é verdadeiro alimento, o meu
sangue € verdadeira bebida»). Jesus Cristo oferece-se a cada um de
nos, no mistério da Eucaristia, completamente, totalmente, em
corpo, alma, sangue e divindade. E nesse momento de doacao e de
abandono, a alma sente-se inclinada a repetir as palavras da



parabola evangélica: Omnia mea tua sunt («Tudo o que é meu é
teu»).

Comunhao — e a Comunhao frequente — é verdadeiramente o
caminho mais facil e breve para chegarmos a transformacao em
Cristo, ao vivit vero in me Christus («Verdadeiramente vive em mim
Cristo») de Sao Paulo. A tua alma precisa de Jesus, porque sem Ele
niao podes — nao podemos — fazer nada: Sine me nihil potestis
facere («Sem mim nao podeis fazer nada»); Ele deseja vir todos os
dias a tua alma: ja to disse e diz-to novamente, com a parabola do
grande festim: vocavit multos («convidou muitos»); e ja to repetiu e
repete-to novamente, no momento solene da instituicio da
Eucaristia: Desiderio desideravi hoc pascha manducare vobiscum
(«Desejei ardentemente comer esta pascoa convosco»).

A tua alma e a minha precisam do Pao da Eucaristia, porque
precisam de se alimentar, como o corpo, para perseverarem com
fidelidade e bom espirito no trabalho quotidiano, no seu esforco por
se santificarem e progredirem, cada dia mais, no conhecimento de
Deus e na pratica generosa das virtudes. Deixa que te diga em
confidéncia que a tua alma nao pode alimentar-se e saciar-se fora de
Deus. Tanta é a grandeza e a nobreza da alma em graca! Se
pudéssemos representa-la, nao teriamos olhos para mais nada no
mundo. Pensa: a Fé — a nossa fé crista, que da luz a inteligéncia e
serenidade ao coracdo — ensina-nos que a alma foi criada a imagem
e semelhanca de Deus, que foi redimida pelo sangue de Jesus Cristo,
e que devemos alimenta-la com o seu corpo e sangue redentores.

Nao te deixes seduzir por ideias falsas ou por uma falsa
humildade: estado de graca, retidao de intencao... e, depois de teres
escutado o conselho prudente do sacerdote, aproxima-te todos os
dias da Santissima Eucaristia. A este proposito, gosto de repetir as
palavras de Marta a Maria, quando Jesus — apos a morte de Lazaro
— se aproxima da casa amiga de Betania: Magister adest et vocat te
(«O Mestre esta ca e chama-te»). Escuta a sua chamada e aproxima-
te: abeira-te deste mistério de fé com uma fé muito grande, com a fé
da mae cananeia e da hemorroissa, ou, pelo menos, com o desejo
humilde dos apostolos: Adauge nobis fidem («Aumenta-nos a fé»).



Aproxima-te com a esperanca firme do leproso, e repete a Jesus
as suas palavras humildes e confiantes: Si vis, potes me mundare
(«Senhor, se quiseres, podes limpar-me»). E se nalgum momento te
contrista a recordacao das tuas misérias, podes dirigir-te a Jesus com
as palavras do centuriao: Domine, non sum dignus... («Senhor, nao
sou digno...»); mas acrescenta imediatamente aquilo que sabe
acrescentar um homem simples, e saboreia a confiante esperanca
que se encerra no resto da frase: sed tantum dic verbum et sanabitur
anima mea («mas diz uma s6 palavra e a minha alma sera curada»).

Aproxima-te com a caridade de Madalena em casa de Simao o
leproso. Desinteressa-te, como ela, de tudo o que te rodeia, e
permanece a s6s com Jesus, cerca-o dos teus cuidados e oferece-lhe o
fogo da tua alma e o fervor da tua vontade. E nao te preocupes com
respeitos humanos e falsas humildades. Ele esta contigo e ama-te.

Aproveita bem esses momentos da tua ac¢ao de gracas: que o teu
agradecimento seja como o hino entoado pelos apo6stolos no cenaculo
depois da instituicio da Eucaristia, enquanto abandonavam o
recinto. E sai da igreja com o coracao cheio de alegria e a alma cheia
de optimismo. Renova muitas vezes durante o dia a tua resposta ao
desiderio desideravi («desejei ardentemente») de Cristo: o teu
desejo de receber. A comunhao espiritual é alimento forte que alegra
as almas eucaristicas.

Mater pulchrae dilectionis et agnitionis et sanctae spei («A
Virgem é mae do Amor formoso, da Fé e da Esperanca santa»); pede-
lhe que te ajude a progredir nestas virtudes, para que te possas
aproximar do Santissimo Sacramento da Eucaristia com disposi¢oes
interiores cada vez melhores.

EIS QUE ESTOU CONVOSCO
TODOS OS DIAS ...

Orate fratres! («Orai, irmaos!»). Escuta e medita, meu amigo,
nestas palavras que o sacerdote pronuncia durante a Missa, voltado
para os fiéis, abrindo os bracos em gesto de caridade e com voz quase



suplicante. Com as mesmas palavras, com o mesmo tom de suplica e
com a for¢a da conviccao profunda que o Senhor depositou na minha
alma sacerdotal, quero repetir-te ao ouvido nestes instantes de
recolhimento: ora, meu amigo... é preciso; meu irmao, faz oracao!
Protege e fomenta o teu espirito de oracao.

Um dos maiores tesouros da Igreja, nossa Mae, é a oracao dos
seus filhos e filhas. Ela conta com a oracao para se fortalecer e
crescer. Tem uma necessidade vital do siléncio e da actividade da tua
oracdo. Procuremos, tu e eu, compenetrar-nos e embeber-nos deste
sentido de responsabilidade; introduzamos na nossa vida, nos nossos
afazeres quotidianos, um pouco de tempo para o dedicarmos a
oracao mental; e, se ja o fizemos, perseveremos no nosso proposito e
melhoremos a nossa vida de oracao.

Lembras-te daquela passagem da Sagrada Escritura em que se
conta a terrivel batalha travada entre o Povo Eleito e os Amalecitas?
Enquanto o exército hebraico combatia na planicie, Moisés, o chefe
de Israel, orava ao Senhor com os bracos levantados; se estes se
mantinham estendidos — se a sua oracao a Deus era intensa e
perseverante — os homens de Israel venciam; se os bracos de Moisés,
vencidos pelo cansaco, se abaixavam, o povo de Deus recuava. Entao
— lembras-te? — os dois acompanhantes de Moisés fizeram-no
sentar-se sobre uma pedra e sustiveram-lhe os bracos até a vitoria
completa, ao triunfo definitivo.

Tu e eu precisamos de nos persuadir mais — e é o que fazemos
neste momento — da necessidade da nossa oracao, para que a Igreja
venca as suas batalhas, para que também no6s possamos vencer as
batalhas diarias da nossa vida interior. Esta conviccao firmara e dara
vigor aos nossos bracos estendidos, a nossa vida de oracao. A
meditacao frequente sobre a necessidade da oracao levar-nos-a
espontaneamente a procurar, através de uma direccao espiritual
séria e periddica, a pessoa — o sacerdote — que possa suster com a
sua palavra e o seu conselho o cansaco dos nossos bracos estendidos,
nos momentos de dificuldade e de aridez. E levar-nos-a a procurar
que muitos outros bracos se ergam em oracao perseverante, e a
manteé-los estendidos mediante um apostolado eficaz, os bracos de
muitas outras almas de oracao.



Escutemos de novo a voz da Igreja: Orate, fratres! («Orai!»).
Agora o proposito de orar e de melhorar a vida de oracao torna-se
muito mais espontaneo na nossa alma. Meu amigo, que a nossa
oracdo seja concreta, sempre. Oracao concreta é aquela que influi
realmente na vida; aquela que enfrenta corajosamente os problemas
e procura com decisao a luz de Cristo; aquela que evita activamente a
tendéncia inconsciente de manter abertas as feridas do amor-
proprio; aquela que aceita a vontade de Deus e se esforca por
cumpri-la com amor; aquela que penetra com a sua fertilidade
silenciosa todos os recantos da alma e todos os momentos do dia;
aquela que nao se converte em frio estudo ou em oco e estéril
sentimentalismo; aquela que extingue os protestos do amor-proprio
e as picadas da inveja, do ciime e do ressentimento.

Concretiza, meu amigo; concretiza na oracao, nessa elevacao da
mente e do coracao para Deus, a fim de poderes adora-lo, louva-lo,
dar-lhe gracas e pedir-lhe luzes e forca. Conheci almas desorientadas
e diminuidas, vitimas da sua oracao estéril, almas cuja oracao estava
desligada da vida: no inicio do dia, introduziam o Senhor num
cantinho da sua alma, mas negavam-lhe qualquer intervencao no
resto do mundo; algo de parecido a essas Missas de Domingo, ao
meio-dia, que pouco ou nada influem na vida de tantos cristaos.

Na oracao concreta e fervorosa de cada dia, renovaras e
reforcaras a tua tendéncia para a santidade: In meditatione mea
exardescit ignis («Na minha meditacdo acende-se o fogo»);
conheceras Jesus Cristo, e a sua doutrina tornar-se-te-a familiar, e
avancaras também no conhecimento de ti proprio: Noverim te,
noverim me («Que eu me conheca, Senhor»). Com a oracao
defender-te-as dos teus inimigos e venceras em todas as tuas lutas; a
tua mao armar-se-a e cobrir-se-a com a couraca de Cristo, segundo o
convite do Apoéstolo: Induimini Dominum nostrum Iesum Christum
(«Revesti-vos de Nosso Senhor Jesus Cristo»).

Na tua oragao diaria, descobriras a razdo do teu apostolado:
contemplata aliis tradere («Transmitir aos outros as coisas
contempladas»). Tudo o que disseres e aconselhares no teu
apostolado de amizade e confidéncia trara o selo das coisas vividas e
experimentadas, que € prova de eficicia e coeréncia.



A vida de oracao deve ser protegida como se protege um tesouro;
a Igreja precisa dela, porque é o fundamento seguro da nossa
santidade pessoal, e porque a todos disse o Senhor: Oportet semper
orare ... («E preciso orar sempre ...»). Estes sdo os inimigos reais da
tua oracdo: a imaginacao — a doida da casa — que te perturba e
distrai com os seus voos e 0s seus volteios; os teus sentidos despertos
e pouco mortificados; a auséncia de preparacao remota — se quiseres
chaméa-la de outro modo, chama-lhe dissipacio — que te faz
encontrares-te tao longe de Deus Nosso Senhor no comeco da tua
oracao; o teu coracao pouco mortificado, pouco purificado, pouco
desprendido das coisas da terra, que suja de barro as asas da tua
alma e te impede de subir até uma maior intimidade com Deus; a tua
falta de esforco e de auténtico interesse nos momentos em que
permaneces a s6s com o Senhor.

Antes de terminarmos, repete a Jesus, por intermédio da Virgem
Maria, que é Rosa mystica («Rosa mistica») e Vas insigne devotionis
(«Vaso insigne de devocao»), as palavras humildes e confiantes dos
Apostolos: Domine, doce nos orare! («Senhor, ensina-nos a orar!»).

A MORTE E A VIDA

Memento homo, quia pulvis es et in pulverem reverteris
(«Lembra-te, 6 homem, que és p6 e em po6 te has de tornar»). E o
sacerdote, revestido do roxo da peniténcia, deposita na testa dos fiéis
um pouco de cinza. A Igreja, esposa de Cristo, quer que os homens se
lembrem da morte, que vivam cristamente preparados para ela. Os
filhos do mundo nao querem saber da morte. Preferem que a morte
seja para eles um inimigo implacavel, oculto e desconhecido, uma
visita inesperada, uma surpresa dolorosa. Por isso, apressam-se a
enterrar o mais rapidamente possivel, com o0s seus caros
desaparecidos, qualquer pensamento ou lembranca da morte. E, no
entanto, um dos fundamentos da grandeza do homem ¢é exactamente
esse conhecimento certo de que deve morrer. E o cristao sabe, além
disso, que a morte € o preco do pecado: per peccatum introibit mors
(«pelo pecado entrara a morte»).



O cristao deve pensar na morte, deve meditar serenamente nessa
verdade, até que se familiarize com ela; deve aprender a trata-la
como a uma irma cheia de luzes e de experiéncia, capaz de lhe dar
conselhos mais seguros e desinteressados. Vista assim, a morte, a
morte crista, a nossa boa irma, a morte — como lhe chamava o
Poverello («Pobrezinho») de Assis — revelar-nos-a o seu rosto
sereno e nao nos infundirda espanto nem medo, mas a mais
consoladora das virtudes cristas: a virtude da esperanca. Vita
mutatur, non tollitur («A vida muda-se, nao se tira»).

Ao considerar esta verdade, um sentimento de alegria desperta na
alma crista. Os teus discipulos, Senhor, os que te amam e vivem —
ou, pelo menos, querem viver, com sinceridade — para ti, sabem
perfeitamente que a morte é o comeco da Vida, o encontro contigo, o
prémio dos seus esforcos e a coroa das suas lutas. Os teus discipulos,
Senhor, estdo familiarizados com as palavras que dizias aos
Apostolos, a propoésito das suas vidas e do pouco tempo que lhes
restava sobre a terra: Tristitia vestra vertetur in gaudium («A vossa
tristeza transformar-se-a em alegria»). E exactamente isso: a tristeza
do corpo converte-se em alegria da alma e do céu, quando se vive
cristamente e cristimente se pensa na morte.

Nao cubras a morte — na tua imaginacio enfermica e pouco
sobrenatural — de panos negros e de flores murchas! Encara a morte
com alegria, como uma conclusao maravilhosa da aventura crista.
Naquele momento, encontram-se e abracam-se — para sempre! — o
filho e o Pai, o soldado valente e o Capitao, o enamorado e o Amor, o
redimido e o Redentor, o servo bom e fiel e o Patrao justo e generoso,
o atleta vitorioso e a Coroa: Deus tuorum militum sors et corona,
praemium («Deus, és quinhao, coroa e prémio dos teus soldados»).

Para ti e para mim, meu amigo, vivere Christus est («a vida é
Cristo») — é o que nos diz Sao Paulo — et mori lucrum («e a morte,
lucro»). Além deste pensamento e sentimento de alegria, a
lembranca da morte da-nos um maravilhoso sentido de
desprendimento, ensina-nos a renunciar as coisas da terra.
Considerando a luz da morte a nossa vida e as coisas que nos
rodeiam, descobrimos a imensa sabedoria que existe em se saber
viver tamquam nihil habentes et omnia possidentes («como se nao



se tivesse nada, mas possuindo tudo»). Que sao, meu amigo, as
riquezas, as honras, os prazeres? Coisas que nos escapam das maos,
como a agua, e que nao podemos levar connosco ao atravessarmos os
umbrais da morte.

Desprendimento. Devemos viver de tal modo que as palavras do
Anjo do Apocalipse: Non erit amplius tempus («acabou o tempo»)
nos encontrem com o coracao e as maos vazias de bens da terra e
cheios de Deus e dos Seus bens. Aprendamos a morrer, cada dia um
pouco, por meio do desprendimento de tudo o que nao é eterno.
Sabes porque sofrem e se angustiam os homens, quando chega a sua
ultima hora? Porque, depois de terem vivido completamente
esquecidos do quotidie morior («morrer em cada dia»), véem-se
obrigados a fazer em meia hora o que deveriam ter feito durante a
vida inteira. Como é duro e amargo semelhante desprendimento
forcado, a que ninguém pode subtrair-se! O mors, quam amara est
memoria tua homini pacem habenti in substantiis suis! («O morte,
quao amarga ¢ a tua memoria para o homem que confia a paz as suas
riquezas!»)

Mas o cristao, a alma desprendida, corre saboreando a verdade
daquelas palavras do Salmo: Laetatus sum quia dixerunt mihi: in
domum Domini ibimus («Alegrei-me quando me foi dito: iremos a
casa do Senhor»).

Meu amigo, a morte ensina-nos também a amar e a viver a
verdade, porque ¢ o momento da grande verdade. Que realismo e
que amor a verdade nao existira na tua vida interior, se o
pensamento da morte se tornar familiar a tua alma! As ciladas do
amor-proprio, as duplicidades da hipocrisia, os sentimentos ocultos
de vinganga, os pretextos da sensualidade, as mistificacoes e
mentiras da vida e as ilusoes da frivolidade nao resistem a luz
penetrante da morte. Nesse momento — e para sempre — Seras
aquilo que és na presenca de Deus, sem nenhum recanto de trevas
dentro do teu coracao.

Se queres que as mentiras, os logros, a duplicidade e a injustica,
que sao, por sua vez, mentiras, deixem de dominar a tua vida interior
e a tua vida de relacio com os outros, medita na morte. Sugiro-te



uma norma de conduta: que pensarias desta pessoa, como julgarias
aquela outra, como resolverias este grave problema, se estivesses
para morrer em breve e, imediatamente depois, tivesses de prestar
contas a Deus daquele juizo, daquela decisao? Ora bem, actua
sempre como actuarias naquele momento. Pergunta-te sempre a ti
mesmo: Quid hoc ad aeternitatem? («Que importa isto para a
eternidade?»).

Breve e caduca é a nossa vida, sicut flos agri («como as flores do
campo»), dizem as Escrituras — e como uma sombra que passa
rapidamente: umbra quae transit est vita hominis («sombra que
passa ¢ a vida do homem»). Como empregamos, tu e eu, esta vida tao
breve, esta migalha de tempo que temos para viver ca em baixo? Se
nos chegasse agora o ultimo momento, estariamos satisfeitos com o
uso feito do nosso tempo e dos dons recebidos de Deus?

Dinumerare nos doce dies nostros, ut perveniamus ad
sapientiam cordis («Ensina-nos, Senhor, a contar os nossos dias,
para que alcancemos a sabedoria do coracao»), aquela sabedoria pela
qual nos convencemos de que apenas as boas obras e o servigo de
Deus tém valor para a vida eterna. Nao sabemos «o dia nem a hora»;
por isso devemos viver preparados, dispostos a dizer ao Senhor que
aceitamos a morte — que a aceitamos quando Ele quiser, como
quiser e onde quiser — na certeza de que o Senhor nos levara quando
estivermos maduros, quando a nossa alma tiver atingido aquele grau
de santidade a que estava chamada. Vivamos intensamente, com
uma santa ansia de aproveitar bem o tempo e todas as ocasioes que
se apresentem para nos santificarmos, e de dar a cada minuto da
nossa vida um eco de eternidade.

Terminamos com o pensamento na Virgem, a Virgem da
Dormicao. Recorramos a Nossa Senhora da Boa Morte, para que nos
conceda a graca de trabalharmos e de vivermos pensando na morte,
para podermos morrer pensando na Vida.

A CORRECCAO FRATERNA



O Evangelho de Sao Mateus contém uma passagem (18, 15),
relativa a obrigacao da correcao fraterna, que nao se pode ler sem se
experimentar um certo sentimento de surpresa e de magoa. La
escutamos, com efeito, a voz amavel de Cristo, que nos poe diante de
um dever raramente vivido nos nossos dias, embora tao avidos de
franqueza e de sinceridade e tao desejosos de adotar a franqueza e a
sinceridade como suas caracteristicas inconfundiveis. Nao é que o
dever da correcao fraterna atinja a sua forca e mergulhe as suas
raizes na virtude da sinceridade; de facto, embora a virtude da
sinceridade, como a da honestidade, contribua com alguma coisa de
proprio para a pratica deste preceito evangélico, é na caridade que
ele se baseia diretamente.

E é exatamente a luz da caridade que a voz de Cristo se torna
perfeitamente compreensivel e que esse preceito evangélico nos
aparece em toda a sua grandeza. E preciso amar o proximo e querer-
lhe bem, querer o seu bem, sobretudo o seu bem eterno; por isso nao
permanecemos indiferentes nem encolhemos os ombros na presenca
de alguém que se encontra em perigo, que nao tomou o caminho
certo ou que nao é como deveria e poderia ser; e pela mesma razao,
por exemplo, evitamos cuidadosamente o «deixa correr as coisas»,
quando vemos alguém na roda dos nossos familiares ou conhecidos
que esta prestes a quebrar — ou ja o fez — a ordem e a harmonia da
caridade. Nesta como em tantas outras ocasioes semelhantes, é a
propria palavra de Cristo que nos obriga a nao «deixar correr as
coisas». Ele diz-nos: «Vai e corrige-o a sos. Se te ouvir, teras ganho o
teu irmao». Esta indicacao tem a profundidade das coisas simples, a
fresca eficacia imediata dos programas concretos.

As paginas da Sagrada Escritura mostram-nos que houve um
tempo em que Deus se servia dos profetas, almas cheias de fortaleza
e de caridade, para dirigir uma adverténcia aos homens, mesmo aos
soberanos, que se tivessem extraviado. E com que caridade e
fidelidade souberam os profetas viver e cumprir o dever da correcao
fraterna! Pensa: nos nossos tempos, é porventura obra menos
urgente de misericordia espiritual admoestar aquele que erra,
esclarecer o irmao que se encontra na ignorancia? E como se as
palavras do Senhor — «Vai e corrige-o» — nao encontrassem eco na
consciéncia de quem observa a sua volta, perto de si, o mal, um mal



que poderia ser evitado. Para tantos de nos, hoje — vés? — o
«vizinho» ja ndo é o proximo e o «outro» deixou de ser o irmao.

E, no entanto, sabes que, quando encontra um coracao fiel e
desejoso do bem proéprio e do dos outros, a palavra de Cristo penetra
na alma como uma espada que quer ser empunhada, que reclama e
exige poderosamente a acao. «Vai e corrige-o»; com os seus preceitos
e os seus conselhos, o Evangelho adverte-nos constantemente que a
vida é o tempus agendi («tempo da acao») e convida-nos a nao
introduzir um lapso de tempo — esse tempo que concedemos a nossa
preguica e ao nosso egoismo — entre o pensamento serenamente
amadurecido no raciocinio e no propoésito e a acao que o leva a cabo.

Pode acontecer que este preceito de Cristo soe aos ouvidos de
alguns como uma ofensa, por uma estranha e muitas vezes exagerada
sensibilidade a liberdade e dignidade dos nossos semelhantes que o
espirito da época contribuiu para formar nas consciéncias dos
cristaos. Com efeito, o Senhor, ao instruir-nos acerca do dever da
correcao fraterna, pede-nos que corrijamos, isto é, que digamos face
a face, diretamente, a uma pessoa alguma coisa que esta faz e que
nao esta bem que faca. E que o digamos, nao como alguém que,
cumprindo um dever desagradavel, se escuda simpaticamente por
detrds de expressdes amaveis — «um embaixador nao causa
dissabores» — e com o seu comportamento pede desculpa e
compreensio, e quase compaixao; mas com sentido de
responsabilidade pessoal, assumindo pessoalmente todas as
responsabilidades e arrostando todos os contratempos que das suas
palavras possam derivar para o outro e para si. Esta simples
consideracao basta para compreendermos que o cumprimento deste
preceito evangélico ultrapassa de longe o plano do espirito do
mundo, das convencoes sociais e da propria amizade que se baseie
em critérios exclusivamente humanos.

Nao se trata, obviamente — porque nao s6 nao ultrapassariamos
esse plano, como estariamos abaixo dele — de agredir seja quem for
com maus modos e palavras duras pelo facto de uma pessoa,
suponhamos, nos ter feito ou dito alguma coisa que nos contrariou,
ou simplesmente ter lesado aquilo a que chamamos «o0s nossos
interesses», esses interesses tantas vezes mimetizados sob a



expressao ambiciosa do nosso «bom nome». Nao se trata disso,
evidentemente; agir desse modo nao seria praticar o dever
evangélico da correcao fraterna, mas soltar as rédeas do amor-
proprio, alentar o espirito de vinganca e faltar de algum modo, mais
ou menos gravemente, a caridade.

Quem vive com espirito cristao o preceito da correcao fraterna
nao pensa nesse momento em si proprio, mas no outro, que
precisamente por isso se tornou seu irmao. Nao tem presentes os
seus interesses pessoais, ou o seu bom nome, mas os interesses —
verdadeiros — e o bom nome da outra pessoa. Pée de parte muitas
coisas, mas sobretudo o seu amor-proprio. Esquece-se de pensar em
si para se deixar absorver por completo pelo pensamento dos outros
e do caminho que devem percorrer até se unirem ao Senhor. Se nos
fosse dado penetrar na alma de quem cumpre o dever da correcao
fraterna segundo as palavras de Cristo, ficariamos subjugados pela
grandeza e pela harmonia de sentimentos que naquele momento
ocupam o seu coracao, ao dispor-se a cumprir o suave mandamento
da caridade fraterna. Poderiamos ler nessa alma a firme delicadeza
da caridade, a profundidade limpida de uma amizade que nao recua
ante um dever a cumprir, e a fortaleza crista, que é so6lida virtude
cardinal.

O dever da correcao fraterna recorda-nos que nem sempre o
temor de desagradar aos outros é uma coisa boa. E, apesar disso, é
grande o nimero daqueles que, para nao desagradarem ou para nao
impressionarem uma pessoa que tenha entrado nos ultimos dias e
nos momentos extremos da sua existéncia terrena, lhe ocultam o seu
estado real, causando-lhe desse modo um mal de dimensoes
incalculaveis. Mas ¢ mais elevado o nimero daqueles que veem os
seus amigos no erro ou no pecado, ou prestes a cairem num e noutro,
e permanecem mudos, e nao mexem um dedo para lhes evitarem
esses males. Poderiamos considerar amigo a quem se comportasse
connosco desse modo? Certamente que nao. E, no entanto, as
pessoas a nossa volta adaptam frequentemente essa atitude para nao
nos magoarem. Com esse motivo, podemos causar aos nossos amigos
— ao nosso proximo — auténticos males; podemos tornar-nos
responsaveis de graves culpas, e até, nalgumas ocasides, de
cumplicidade. Isto para nao falarmos do facto, tao frequente, de, ao



mesmo tempo que nos «dispensamos» da correcao pensando que os
outros — 0S NOSSOS amigos — Sse magoariam com as nossas
adverténcias sinceras, honestas e delicadas, formularmos sobre eles
juizos que certamente nao os honram e que, de um modo ou de
outro, nao sao cristaos.

A obrigacdo da correcio fraterna deve ser cumprida em
determinadas formas e circunstancias. Com efeito, ao indicar «vai e
corrige-0», o Senhor precisa: a so6s. E fascinante esta adverténcia,
este convite a delicadeza, ao tato, a amizade. Recorda imediatamente
muitas virtudes cristas: em primeiro lugar, a caridade, que é a que
nos move a falar, desatando ou refreando a lingua, conforme as
circunstancias; depois, a prudéncia crista, que ja foi chamada, com
uma imagem moderna e eficaz, «o conselho de administracio da
caridade»; a humildade, que, porventura mais do que nenhuma
outra virtude, nos ensina a encontrar a palavra justa e os modos que
nao ofendem, recordando-nos que também nos precisamos de
muitas adverténcias; a fortaleza de animo e a honestidade, pelas
quais se reconhece o homem verdadeiro e o cristao auténtico. A sos:
eis um segredo para a pratica do bem, uma prova de amizade sincera,
uma garantia de fidelidade e de lealdade.

Falar é uma coisa, criticar é outra. Criticar, dizer mal de uma
pessoa na presenca de outras, ou contar aos outros o mal que, em
nossa opiniao, outros fazem, é faltar a caridade e, nao raras vezes, a
justica. Fazer notar a uma pessoa o mal que faz, advertir
delicadamente aquele nosso irmao para que se corrija, é observar o
preceito do Senhor e realizar um ato de caridade, dando uma prova
de amizade verdadeira e crista. Quando nos sintamos inclinados a
falar mal de alguém, procuremos, com a graca de Deus, dominar-nos
e formular o propoésito de advertir essa pessoa, se for caso disso, de
acordo com os critérios que devem sempre presidir a moralidade das
nossas acoes.

Mas, ao dever de falar corresponde, naturalmente, a obrigacao de
escutar. Quem nao escuta priva-se voluntariamente desta ajuda,
inutiliza um direito que lhe assiste: o direito, baseado na caridade, de
ser advertido, de ser corrigido, de ser, em ultima analise, eficazmente
ajudado. Como ¢ triste nao prestar ouvidos, sermos conhecidos por



todos como pessoas a quem nao se pode dizer nada, como cristaos —
de nome — que rejeitam soberbamente qualquer ajuda dos outros. O
amor-proprio separa-nos, distancia-nos dos outros; estabelece-nos
na soliddao. Reduz-nos aquela tragica condicao, tao tristemente
lamentada na Escritura: Vae soli, qui cum ceciderit non habet
sublevantem se («Infeliz de quem se acha sb, porque, quando cair,
nao encontrara quem o levante»).

E por isso que o Senhor, depois de ter sancionado a obrigacao da
correcao fraterna, sublinha: «Se te escutar, ganhaste o teu irmao».
Com efeito, nao ha davida de que, quando se escuta nestas
circunstancias, surge sempre uma amizade viva e crista, ou se
consolida e se torna ainda mais profunda e auténtica a amizade ja
existente. As adverténcias que se escutam, se aceitam e se agradecem
sao sempre vinculos de uniao que elevam qualquer amizade ao nivel
da amizade crista. Ganhar e sermos ganhos deste modo pelos outros
significa animar com o sopro do espirito evangélico as relacoes e as
amizades.

Quando escutamos alguém que nos procura movido por este
espirito evangélico, por esta caridade cristd, exercitamo-nos
sobretudo na virtude da humildade: nenhuma outra virtude prepara
tao bem a inteligéncia para a verdade e o coracao para a paz. Com a
verdade e a paz ser-nos-a4 mais facil retificar, mediante a ajuda de
Deus, os nossos caminhos, e aplainar o trajeto da nossa vida moral.
Destas disposi¢Oes interiores brotara em breve um sentido de viva
gratidao por aquele nosso irmao que toma tao a peito 0s nossos
problemas e a retiddo da nossa vida; e ai estdo outros liames novos
para uma nova amizade, feita de leal sinceridade e de gratidao
cordial.

Devemos acrescentar, pois, ao elenco das interrogacoes que
formulamos a hora do nosso exame de consciéncia diario, uma que
nos pergunte sobre o dever da correcao fraterna. Ponhamos as
nossas amizades a coberto deste doce mandamento do Senhor, para
que sejam sempre mais verdadeiras e mais cristas.



O PERIGO DAS COISAS BOAS

Nas missas dos Domingos depois do Pentecostes, sao frequentes
as passagens tiradas do Evangelho de Sao Lucas. Uma dessas
passagens, a do segundo Domingo depois do Pentecostes, convida-
nos a meditar na parabola do grande banquete (Luc. 14, 15). E
consolador escutar dos labios de Jesus palavras como jantar,
convites, convidados... Sao palavras familiares: o facto de se
repetirem diariamente, induz-nos a aproximar-nos com espirito de
simplicidade, mas com um vivo desejo de penetracao, desta pagina
misteriosa.

Como vimos fazendo ao longo destas consideracoes sobre pontos
de ascética, procuraremos tornar o mais transparente possivel o véu
que encobre, em cada palavra do Senhor, a sua beleza simples e
profunda: propoésito a que nos parecem encorajar, na mesma pagina
do Evangelho, as palavras de Cristo: Qui potest capere, capiat
(«Quem puder compreender, compreenda»). E um convite a
empregar-nos a fundo, a empenhar toda a atencao da nossa mente e
todo o impulso do nosso coracao; mas, a0 mesmo tempo, € um aviso,
porque sempre, para as almas espiritualmente sensiveis, as palavras
do Senhor tém um acento de desafio, perspectivas de risco: desafio
para esfor¢cos novos, mais onerosos, e risco de ulteriores actividades
espirituais e apostolicas a enfrentar, para uma vida mais fecunda e,
em dltima analise, mais alegre e mais serena.

O grande banquete, de que se fala na passagem do Evangelho de
Sao Lucas, é a redencao de Cristo; na parabola, simples e familiar,
figuram-se os méritos infinitos de Cristo, Senhor nosso. O banquete
é «grande», copiosa apud eum redemptio («porque a redencao €
abundante»). Os convites, delicados e urgentes, dirigidos a todos -
vocavit multos («chamou muitos») - sao chamadas dirigidas a cada
homem para que queira participar dos efeitos da Redencao, viver de
modo a beneficiar da aplicacao dos méritos infinitos do Redentor. O
grande banquete é para nds: para ti e para mim. Os méritos infinitos
de Cristo serao nossos, se sinceramente o quisermos: cada um de nos
pode olhar para o Redentor e repetir as comovidas palavras de Sao
Paulo: dilexit me et tradidit semetipsum pro me («amou-me e deu-
se a si mesmo por mim»).



Na parabola do grande banquete — é reconfortante observa-lo —
para nao nos constranger (sabendo-nos convidados a mesa de um
Rei, que poderia retrair os convidados e fazé-los sentirem-se pouco a
vontade), o Senhor refere-se a si proprio com um nome genérico e
familiar, que, longe de despertar um sentimento de sujeicao, convida
a intimidade e a amizade; refere-se a si proprio como homo quidam
(«um certo homem»), um dos nossos. Com efeito, fomos chamados e
convidados por Aquele que se chama a si proprio Filius hominis («o
Filho do homem»); o Filho de Deus feito homem; por aquele que,
por amor dos homens, semetipsum exinanivit, formam servi
accipiens («se humilhou a si mesmo, tomando forma de servo»).

Desvendado o sentido da parabola, é sem davida com gosto que
escutamos o convite dirigido a todos noés ut venirent («para que
viessem») e 0 nosso coracao enche-se de confianca ao observar que a
pessoa que nos convidou preparou tudo com mindcia — quia iam
parata sunt omnia («porque ja estao preparadas todas as coisas»).
Ser-nos-a, portanto, muito facil aceitar o convite e por-nos a
caminho, amparados pela sua forca e pela sua graca.

Mas ficamos perplexos, e ndo pouco, ao escutarmos as palavras
dos convidados, ao percebermos que todos tém uma mesma, embora
gentil, resposta negativa a dar aos mensageiros de quem os convida:
Rogo te, habe me excusatum («Peco-te que me dispenses»). Mas, se
nos detivermos a ponderar as desculpas aduzidas para justificarem a
sua auséncia, talvez n6s mesmos sejamos levados a acolher e a
considerar como boas as razoes invocadas. Parece-nos razoavel, por
exemplo, a desculpa do primeiro: Villam emi, et necesse habeo exire
et videre illam («Comprei um campo, e preciso de ir vé-lo»).
Também nos parece razoavel, embora um pouco menos, a explicacao
do segundo: Iuga boum emi quinque, et eo probare illa («Comprei
cinco juntas de bois e vou experimenta-las»). E parece-nos 6ptimo o
motivo invocado pelo terceiro: Uxorem duxi, et ideo non possum
venire («Casei-me e por isso nao posso ir»).

Neste ponto, ficamos com a impressao de que o véu se faz menos
transparente, e até se torna pesado e opaco; depois de, no fundo,
termos simpatizado com os que se excusaram, por termos
consideradas validas as suas explicacoes, presenciamos a ira do pai



de familia e escutamos a severa condenacao que pronuncia contra
eles: Nemo virorum illorum, qui vocati sunt, gustabit coenam
meam («Digo-vos que nenhum dos que foram convidados tomara
parte no meu banquete»). Neste ponto — repito — ficamos
momentaneamente surpreendidos e tentados a ver uma certa
desproporc¢ao entre a recusa dos convidados, motivada por razoes
aparentemente validas e comunicada em termos polidos e gentis, e a
ira e a severa condenacao de quem fez os convites.

Mas a surpresa desaparece e o véu da parabola retorna a sua
transparéncia mal retomamos o fio das nossas consideracoes: o
grande banquete é a salvacdo eterna de cada homem, de cada
convidado. Ora o problema da nossa salvacao eterna é um problema
imenso, ameacado por inimeros e graves perigos. Para nos darmos
conta de que é assim, basta pensar na desordem introduzida em
todos noés pelo pecado original, uma desordem que nos leva com
tanta facilidade a fazer mau uso das coisas boas.

A parabola de Cristo convida-nos precisamente a este raciocinio,
a esta reflexdo: as escusas apresentadas pelos convidados sao
verdadeiras — nenhum deles mentia; desculpam-se com modos
polidos e gentis; as ocupacoes que os prendem sao todas boas. Mas,
nao obstante, isso nao impede que sacrifiquem o principal ao
secundario, que tenham comprometido precipitadamente e posto em
perigo a sua salvacao eterna, figurada no grande festim. E isto o que
a parabola pretende denunciar: o perigo inerente as coisas boas,
quando nos absorvem de tal modo que acabam por afastar-nos de
Deus.

O perigo de que as coisas boas, nao usadas no modo, no tempo e
na medida devidos, nos facam abandonar os deveres de piedade e os
planos de apostolado, comprometendo a uniao da nossa alma com
Deus e, talvez, com o decorrer do tempo, extinguindo em nos por
completo qualquer sentimento de Deus.

Foi dito, e com razao, que muita gente se dedica a politica, a arte,
a cultura, a industria, ao comércio, mas poucos se empenham a sério
na sua propria santificacdo, na salvacido da sua alma, no «grande
negocio» da sua salvacao eterna. Repara bem: estas actividades — a



politica, a cultura, o comércio — nao sao mas em si mesmas, podem
até ser boas e 6ptimas. O homem € que as vezes nao sabe realiza-las
de modo a que sejam uteis a sua salvacao, ao seu ultimo fim; e
permanecendo como os convidados relutantes do grande banquete,
vitima das coisas boas. «A abnegacao deitou-me a perder», gritava
desnorteada uma destas almas mergulhadas em coisas e obras boas;
é um conturbante grito de adverténcia.

Todos noés somos continuamente assediados por esta facil
tentacdo — facil de suscitar, dificil de afastar: a tentacao de relegar
para o ultimo lugar o problema e os deveres da nossa vida crista, de
nos dedicarmos a eles quando tivermos tempo e disposicao. O nosso
juizo, muito pouco profundo, muito pouco sobrenatural, vacila com
facilidade e acaba por considerar os deveres relativos ao nosso
ultimo fim apenas como um entre muitos, e ndo como irrevogaveis
deveres de estado — proprios do nosso dever de cristios — e como
nosso supremo interesse. E isso é uma grave irreflexdao e
imprudéncia: a nossa mente, ligeira e superficial, faz os seus calculos
precipitados e tece os seus laboriosos silogismos, eliminando das
premissas a eternidade e a salvacao da alma. As grandes adverténcias
evangélicas — porro unum est necessarium ..., quid prodest homini
...2 vigilate, («uma s6 coisa € necessaria ..., que importa ao homem
...2 vigiai») etc. — nao exercem nenhuma influéncia, ou quase
nenhuma, na formulacao dos nossos juizos e no enquadramento dos
nossos problemas.

Se 0 nosso juizo vacila com frequéncia, a nossa vontade, com a
mesma frequéncia, nao fica aquém: e a superficialidade e a
precipitacdo dos nossos juizos cruzam-se com as contradicoes da
nossa vida crista, isto é, as omissoes e as negligéncias. Cada cristao
deveria considerar com empenho e profundidade, todas as noites, as
omissoes e as negligéncias registadas naquele dia em funcao do seu
ultimo fim: nao para desanimar, mas para arrepiar caminho. Quem
como nos estd profundamente empenhado na vida, deveria saber
realizar todos os dias aquela sintese de todos os deveres que o
proprio Deus lhe sugere — haec oportet facere, et illa non omittere
(«é necessario fazer estas coisas, e nao omitir aquelas») — de tal
modo que nenhum fique descuidado ou seja injustamente
suplantado.



Precisamos de um juizo profundamente cristdo, sereno e
equilibrado, de um juizo que, aberto a eternidade e sem perder de
vista o nosso fim altimo, nos dé a verdadeira medida e proporc¢ao das
coisas; e de uma vontade recta e decidida, que caminhe
paralelamente a esse juizo, que saiba evitar as omissoes e corrigir
generosamente as negligéncias.

Esta, ndao outra, é a estrada que devemos seguir para passar
através dos bens temporais e usa-los rectamente, sem perdermos de
vista e sem perdermos para sempre os bens eternos. E esta é a oracao
que a Igreja dirige com frequéncia ao Senhor neste tempo depois do
Pentecostes. Oracdo que também noés dirigimos ao Senhor, por
intermédio d’Aquela que é a medianeira de todas as gracas.

O JOIO E O TRIGO

Relendo a passagem do joio no campo, feriram-me
particularmente algumas palavras do Senhor: Cum autem crevisset
herba et fructum fecisset, tunc apparuerunt et zizania («Quando o
trigo cresceu e deu fruto, apareceu também o joio»). O homem bom
tinha semeado no campo a boa semente, quando o inimigo apareceu
as escondidas e lancou o joio no meio do trigo.

Na nossa meditacao na presenca do Senhor, vamos fixar-nos nas
poucas palavras acima citadas; passaremos a considerar como na
nossa alma o mal desponta sobre o proprio bem e por entre o bem.
Aquelas breves palavras constituem uma adverténcia, e convidam-
nos a estar atentos, a vigiar, para que nao suceda que transformemos
em mal o bem que esta em nds, o bem que realizamos ou que vimos
realizando, ou o anulemos com o mal que sobrevém.

As palavras de Jesus exprimem uma realidade de que temos
experiéncia intima e pessoal. Na nossa alma e na nossa vida, como
no campo da parabola, o mal desponta sobre o bem e por entre o
bem. E devemos empenhar-nos tenazmente, com espirito de
vigilancia, em que o mal em noés nao destrua, diminua ou corrompa o
bem. Penetremos, a luz da doutrina ascética, na nossa experiéncia



pessoal — experiéncia de cristaos que desejam viver cristamente —
para ver como se repete na nossa vida a dolorosa realidade figurada
na parabola.

Para comecar, fixemo-nos num exemplo tirado do Evangelho.
Dois homens dirigem-se ao templo para orar: a oracao ¢ a boa
semente, o bem, um bem elevadissimo, adoracao da criatura ao
Criador, conversa do filho com o seu Pai. Mas eis que, na oracao de
um daqueles homens, desperta o mal do orgulho, da auto-
complacéncia e do desprezo do outro; sobre o bem, e do meio do
bem, o mal. Entre a boa semente, o joio. Phariseus stans, haec apud
se orabat: Deus, gratias ago tibi quia non sum sicut ceteri hominum
(«O fariseu, conservando-se de pé, orava assim no seu interior: dou-
te gracas, meu Deus, por nao ser como os outros homens»).

Embora sempre dentro da ordem das virtudes, ndo é raro
observarmos que no terreno grande e belo da castidade desponta as
vezes 0o mal do orgulho e do desprezo dos outros. E também nao é
raro — a nossa experiéncia pessoal dd-nos uma boa prova disso —
vermos despontar o mesmo mal do desprezo dos outros no terreno
de uma vida honesta e sacrificada.

Ninguém duvida de que o jejum é um bem, até um grande bem,
embora um pouco esquecido nos nossos dias. Bona est oratio cum
jejunio («E bem aceite a oracao com jejum»). E, no entanto, o
Senhor aconselha-nos a estarmos vigilantes, para que, no meio de
um bem que € o sacrificio, nao brote o mal da vaidade, que anula
aquele bem porque o vaidoso apenas recebera em recompensa — se
chegar a recebé-la — a ridicula mercé da admiracao humana que
tolamente procura. Para que aquele bem nao faca despontar este
mal, o Senhor adverte-nos: Cum jejunes, lava faciem tuam et unge
caput tuum («Quando jejuares, lava o teu rosto e perfuma a tua
cabeca»), isto é, vigia a rectidao da tua intencao, para que o bem que
realizas nao seja abafado e destruido pelo mal que sobrevém com o
desabrochar da vaidade.

Nao ¢é de natureza diferente o joio que cresce — quase
inadvertidamente — sobre os dons de natureza ou de graca, e sobre o
bem da eficicia que estes dons nos facultam, quando nos



convencemos e afirmamos com complacéncia que esses dons sao
nossos, recusando-nos a admitir que os recebemos de Deus: Quid
habes quod non accepisti? («Que possuis que nao tenhas
recebido?»). Para esconjurarmos o perigo deste joio, o Apoéstolo dos
gentios adverte-nos com aquela pergunta.

Todos sabemos que, no campo sobrenatural, nao existe nada de
superior a caridade. Mas mesmo no caso desta virtude, que ¢é a
rainha das virtudes, o mal pode lancar as suas raizes. Com efeito,
para que seja e se mantenha auténtica, a caridade deve ser ordenada.
A sua hierarquia impoe antes de mais nada que amemos a Deus
sobre todas as coisas, e depois que amemos ordenadamente as
pessoas — o proximo — segundo a sua proximidade em relacao a
Deus, por um lado, e em relacio a n6s mesmos, por outro. Alterar
esta hierarquia e ordem é o mesmo que deixar de amar recta e
cristamente; significa que o mal do egoismo despontou no terreno da
caridade.

Amar os outros significa querer o seu bem, isto é, querer o seu
bem sobrenatural. Neste ponto, nao é raro ver despontar o joio por
entre a caridade dos cristaos: convencem-se de que querem o bem
das pessoas a quem dizem amar — e de quem pretendem ser amadas
— quando lhes dao bens que nao o sao verdadeiramente, porque se
opoem ao seu verdadeiro bem. Quantas vezes se oferece por amor o
que nao é amor, mas puro egoismo, e as vezes refinado egoismo!
Nestes casos, ndo amamos os outros por Deus e por eles mesmos,
mas apenas por nos. E isso é também um mal, o mal do egoismo, que
desponta sobre o bem da caridade, abafando-o e destruindo-o.

Ninguém duvida de que a actividade realizada em vista do bem
das almas, o apostolado, ¢ um grande bem. Mas se essa actividade,
por mais santa e boa que seja, nos levar a omitir a oracao ou a
desleixar-nos na vida de piedade ou a esquecer os nossos deveres de
estado, cedo ou tarde se transformara em joio, em joio que brota
precisamente do meio do bom trigo de Cristo. Quando escrevemos
mais acima sobre o «perigo das coisas boas», referimos a queixa
aflitiva de uma alma que tinha reparado tarde demais no joio que
havia crescido por entre o trigo; ao ver o campo da sua alma invadido
pelo joio, exclamava: «A abnegacao deitou-me a perder». E é aqui



que intervém a palavra de Cristo a irma de Maria de Betania, para
nos precaver: Martha, Martha... sollicita es et turbata erga
plurima: porro unum est necessarium («Marta, Marta... tu afadigas-
te e andas inquieta com muitas coisas; mas uma s6 coisa é
necessaria»). Mas ha ainda outro caso — quando o amor pelas almas,
o zelo pelo seu bem, passa de discreto a indiscreto ou amargo — em
que assistimos ao despontar de um mal no meio do bem, ao germinar
do joio por entre a boa semente.

A este proposito, podemos evocar as palavras com que o Senhor
refreia a impaciéncia daqueles seus dois discipulos — que eram
conhecidos por «filhos do trovao» — que desejavam fazer descer o
fogo do céu para castigo dos habitantes de uma cidade que nao tinha
acolhido imediatamente a boa nova do Evangelho. Naquela ocasiao,
o Filho do homem dirigiu aos dois discipulos excessivamente zelosos
estas palavras: «Nao sabeis de que espirito sois». Com efeito,
acontece-nos as vezes, em primeiro lugar, que nao cumprimos o
nosso dever, e depois que, possuidos por um espirito de reparacao e
por um fervor que excede o justo limite, queremos fazer mais do que
devemos. A mesma conclusao parece depreender-se da parabola do
joio, onde os operarios comecam por faltar ao seu dever,
adormecendo, e depois querem ir muito mais longe, arrancando o
joio antes de tempo. Entao o dono do campo tem estas palavras de
sabedoria e moderacao: Sinite... usque ad messem («Esperai... até a
ceifa»).

E assim como o mal pode crescer no meio do bem — se os
homens nao estiverem realmente vigilantes — do mesmo modo o
amor pela verdade e pelo bem pode infelizmente transformar-se em
fanatismo e espirito de casta quando, nao rectamente iluminados e
pouco caritativamente dispostos em relacao aos outros, nao sabemos
distinguir praticamente entre o pecado e o pecador, entre o erro e os
que erram. E pode também acontecer, uma vez situados nesta
perigosa vertente, que homens consagrados ao bem actuem e se
comportem como se o bem deixasse de o ser, quando nao realizado
por eles mesmos.

A espiritualidade é certamente uma coisa boa, e até 6ptima. Mas,
se o0 homem se esquece de que nao é apenas espirito, mas também



matéria, se se persuade de que é apenas anjo, torna-se rapidamente
— em consequéncia da soberba que o desvia do seu verdadeiro
estado — um anjo rebelde. E a queda precipitada desses homens que
se tinham colocado soberbamente numa altura que nao lhes
pertencia nem podia nunca pertencer-lhes, é de tal modo vertiginosa
que lembra a do primeiro anjo rebelde e decaido. Quantos exemplos
deste género na historia da humanidade! E, no entanto, nunca
acabamos de aprender a licao.

N3ao € preciso recordar como € santo e necessario a santificacao
pessoal e a realizacdo do bem comum que os subditos observem uma
atitude de obsequioso respeito em face dos seus superiores; mas se
esse respeito, santo e obrigatoério, se converte em servilismo, ja nao
estamos em face de um bem. Despontou um mal, um mal que
impede precisamente que os subditos possam servir rectamente os
seus superiores. O servilismo desnatura a relacao de submissao,
porque priva o subdito da lealdade e da sinceridade. Poe-no abaixo
da sua dignidade de pessoa humana, impede-o de prestar ao superior
qualquer servico verdadeiro e recto. O mesmo acontece no campo da
obediéncia, quando mal entendida; pode suprimir o espirito de
iniciativa e o sentido de responsabilidade pessoal, deformando-se e
degenerando em preguica e comodidade. Mais uma vez nos
encontramos em face de males que surgem do bem e do meio do
bem. Nao é mais do que uma repeticao da parabola do joio e do trigo,
na intimidade das nossas almas, na concreta realidade das nossas
vidas.

E 0 mesmo se passa quando o amor pela Igreja se transforma, por
uma orgulhosa impaciéncia ante as sombras humanas entrevistas no
rosto da esposa de Cristo, em escandalo farisaico que desconhece o
Mistério da Igreja. Os bons filhos da Igreja — aqueles que a
consideram Sancta Mater Ecclesia («Santa Mae Igreja») — nunca
pretendem substituir a sabedoria de Deus pelos seus pontos de vista
pessoais, e é por isso que, enquanto adoram os designios de Deus,
penetram tanto quanto € possivel a um homem no Mistério da Igreja.

Poderiamos continuar a enumerar os exemplos; mas o que se
disse é suficiente para nos fazer compreender que a parabola nos
ensina algo de muito relacionado com a nossa alma: o mal nasce



frequentemente sobre o bem e do meio do bem, como o joio cresce
no meio do trigo. Terminemos extraindo da parabola dois conselhos,
para evitarmos que o mal sufoque o bem na nossa alma e na nossa
vida. Em primeiro lugar, o convite do Senhor a vigilancia, para
evitarmos aquilo que, na parabola, foi a origem de todo o mal: dum
dormirent homines («enquanto dormiam os homens»), o sono, a
distraccao, a negligéncia, que favorecem a ac¢cao do homem inimigo e
o nascimento do mal, tanto mais que o inimigo nao dorme; quanto
mais um homem se consagra ao bem, tanto mais o inimigo se lanca
insidiosamente sobre ele. Qui stat — adverte-nos a Escritura —
caveat ne cadat («Quem se conserva de pé, esteja atento para nao
cair»). Cadunt cedri de Libano («Os proéprios cedros do Libano
caem» ), previne-nos a Biblia.

O segundo conselho de Cristo diz respeito a paciéncia, paciéncia
CONNoOSCco mesmos e com 0s outros. In patientia possidebitis animas
vestras («Pela paciéncia possuireis as vossas almas»). E noutra
passagem do Evangelho, o Senhor insiste: o preco ultimo da nossa
santidade é a paciéncia, na qual da fruto a palavra de Deus: fructum
afferunt in patientia («darao fruto pela paciéncia»). Paciéncia que é
sempre humildade, e sabedoria e vontade humilde de nao
substituirmos nunca os planos de Deus pelos nossos planos.

NA LUZ DE BELEM

Todos os mistérios da vida de Cristo sao mistérios de amor; o
proprio nascimento do Filho de Deus é um mistério de amor. S6 a
omnipoténcia divina posta ao servico de um amor infinito por nos,
homens, poderia ter encontrado um meio tao admiravel de realizar a
antiga promessa. Tota ratio facta est potentia facientis («O Criador
pos em acto toda a sua poténcia»), faz a Igreja dizer aos seus
sacerdotes, ante o mistério que se realiza na gruta de Belém. E, na
realidade, este Deus feito crianca é um mistério de amor: a
omnipoténcia reduzida a extrema impoténcia. O Senhor dos céus e
da terra nao tem um ber¢o onde ser colocado; um curral é o palacio
do Filho de David, um presépio foi o trono do Filho de Deus.



Hoje que o nosso olhar humano se perde no mistério do Deus-
menino, procuremos concentrar a fundo a mente e o coracdo para
compreendermos o valor e a necessidade de uma verdadeira vida de
infancia espiritual. Na sua vida publica, quando quiser indicar o
unico caminho que conduz com seguranca ao Reino sem fim, Jesus
dira estas palavras simplicissimas: Nisi eﬁﬁczamlnl sicut parvull non
intrabitis in regnum coelorum («Se nao fordes como criancas, nao
entrareis no reino dos céus»). Este é o inico preco que nos permitira
com certeza participar do espectaculo eterno da gloria, da beleza e da
harmonia de Deus. E é um preco tao inacessivel aos soberbos quanto
esta ao alcance dos humildes e de todos os que se tornam, com
esforco, homens de boa vontade.

Qual de nés nao se percata, nesta noite de Natal, da necessidade
de um esforco de simplificacao interior que nos torne como o Deus-
menino nos quer, sicut parvuli? («como criancas?»). Sobretudo se
nos contemplarmos imersos num mundo como o de hoje, onde é tao
facil envelhecer espiritualmente e até morrer, embora se seja jovem
nos anos, na pele e nas veias. Quantos jovens e adultos conhecemos,
que sao espiritualmente velhos! Quantas pessoas de alma complicada
e fechada como um labirinto, e com um coragao em perene frenesim
e confusao! O Natal é a hora da snnphc:ldade é a altura do
renascimento e da infancia espiritual. E preciso aproveitar esta
ocasiao e aprender a tirar os ensinamentos desta hora em que ad
parvulos venit Christus et cum parvulis conversatur («Cristo vem
para as criancas e conversa com elas»). SO um olhar simples e
limpido podera fazer-nos penetrar com alegria e fruto no
desenvolvimento do mistério segundo a narrativa evangélica.

O acontecimento mais sublime da histéria da humanidade
realiza-se com uma extrema simplicidade: um facto inteiramente
sobrenatural verifica-se de um modo inteiramente natural. O édito
de um imperador pagao, César Augusto, que impoe o recenseamento
universal, conduz Maria e José a Belém. Os dois protagonistas da
narrativa evangélica nao sao poupados a aspereza de uma viagem
longa e incomoda, tendo por Unicos companheiros fiéis o frio e as
privacoes.



A accao de Deus no mundo e as obras da Providéncia divina no
governo da vida humana escapam a consideracao dos homens e as
cronicas de sociedade, quando os homens que deveriam ver,
compreender e anunciar nao possuem um corac¢ao simples que lhes
permita penetrar nos segredos da vida de fé. Habituados como
estamos a procurar novidades extravagantes e a desejar sobretudo as
coisas que dao brado ou causam espectaculo, ndo conseguimos
compreender como a predileccdo do Senhor vai para as coisas
simples e ordinirias. Havia tantos outros meios de conduzir Maria e
José a Belém! Mas a Providéncia de Deus serve-se do mais simples e
ordinario, e escolhe o que nao era certamente o mais comodo para
José e para Maria, desponsata sibi uxore praegnante («casado com
uma mulher gravida»). A licao é para nos, homens do século XX, em
perene expectativa de coisas extraordinarias e maravilhosas, sempre
sedentos de novas e atordoantes formas de comodidade.

A viagem de Maria e José a Belém é simples, humilde e sem
espectaculo. Mas nao o é menos o proprio nascimento do Filho de
Deus, que se verifica na humildade e na pobreza de uma gruta, no
coracao do frio e do siléncio de uma noite: dum silentium teneret
omnia («enquanto o siléncio envolvia todas as coisas»). Nao se pode
dizer certamente que o siléncio e a solidao sejam companheiros
gratos e habituais da nossa vida. As zonas de siléncio sao poucas e
raras no nosso dia-a-dia. A luta contra os rumores interiores, da
alma, é-nos praticamente desconhecida. E a soliddo, devemos
confessa-lo francamente, incute medo a mais de um, e
frequentemente é sinonimo de abatimento e tédio.

A pobreza do nascimento do Filho de Deus é tao absoluta que se
torna grandiosa, e a0 mesmo tempo tao simples que raia a poesia.
Aquele que veste de flores os campos e as planicies, mal tem com que
cobrir a sua nudez. Fecharam-se tantas portas quantas as que se nao
abriram; inutilmente vaguearam os dois peregrinos a busca de um
tecto onde pernoitar. Non erat eis locus in diversorio («Nao havia
lugar para eles na estalagem»).

Uma gruta, uma manjedoura, palha, animais: o asno e o boi. Foi
este o lugar, foi este 0 momento escolhido pela Providéncia para dar
inicio a era cristd. E enquanto la estavam, impleti sunt dies



(«cumpriram-se os dias»), diz o texto evangélico na sua sublime
simplicidade, e com eles a grande promessa: Et peperit filium suum
primogenitum, et pannis eum involvit et reclinavit in praesepio («E
deu a luz o seu filho primogénito, e envolveu-o em panos e reclinou-o
numa manjedoura»). A cena completa-se: Maria, Mae de Deus; José,
pai adoptivo de Jesus; e o recém-nascido, Rei dos judeus, reclinado
numa manjedoura. Tudo é simples e pobre. Uma mae pobre, um
homem justo, panos pobres, uma crianca, uma gruta, uma
manjedoura. Estamos no coracao do Inverno e vai alta a noite.

Quando contemplamos em Belém toda esta pobreza e nos
lembramos de que o Menino recém-nascido ¢ a Luz do mundo,
interrogamo-nos espontaneamente se até agora nao temos esquecido
— ou, pelo menos, compreendido insuficientemente — que a virtude
da pobreza é necessaria a nossa vida crista, e que sem ela nao se pode
entrar no reino dos céus. Qual de nos se limita ao necessario e sabe
viver verdadeiramente com esse necessario? Quem ha hoje em dia
que saiba tracar com sabedoria crista e com consciéncia delicada o
limite entre o necessario e o supérfluo, para a sua vida pessoal, e
manter-se com coragem e com sacrificio dentro dessa linha?

Mas quantos sao os que se excedem e vivem, perdulariamente, no
supérfluo! O desejo do supérfluo, o cada vez mais em relacao aos
bens deste mundo, é infelizmente a norma de vida e a medida do
coracao de muitos homens, que parecem nao ter visto nascer a luz de
Belém. E sdo tao poucos os que se lembram e vivem um outro
preceito do Senhor: quod superest date pauperibus («o que sobra,
dai-o aos pobres!»). O limite entre o necessario e o supérfluo é
violado continuamente na mentalidade, nos desejos e na vida de
muitos cristaos. E nessa mesma medida se afastam desses coracoes a
serenidade e a alegria. Sempre novas necessidades, e ansias sempre
novas de possuir, de gozar. E quando se possui e se goza, sobrevém,
necessariamente, a desilusao e o desconforto: encontramo-nos com o
coracao seco e as maos vazias. Mas a corrida recomeca outra vez, no
mesmo sentido e sempre atras dos mesmos objectivos.

Se nos detivermos diante da gruta de Belém, compreenderemos a
virtude do desprendimento — a pobreza afectiva e, na medida
conveniente a cada um, efectiva — e poderemos saborear a bem-



aventuranca da pobreza: Beati pauperes spiritu quoniam ipsorum
est regnum coelorum («Bem-aventurados os pobres em espirito
porque deles é o reino dos céus»). O desprendimento do coracgao
relativamente aos bens da terra inunda a alma de paz e ensina a usar
bem das riquezas, quando se possuem, desenvolvendo a virtude da
generosidade. O desprendimento confere, além disso, com a
serenidade do coracao, a perfeita liberdade interior.

O nosso olhar passa agora da gruta para as colinas vizinhas: os
pastores das proximidades conquistam-nos pela sua simplicidade.
Sao simples, humildes e pobres. Vivem no cumprimento fiel e
pontual dos seus deveres: vigilantes et custodientes vigilias noctis
super gregem suum («permanecendo de guarda ao seu rebanho pela
noite fora»). E por isso que sao os primeiros a ser informados da boa
nova, e é por isso que serao os primeiros adoradores do Filho de
Deus. As escolhas de Deus apresentam-se sempre condicionadas a
presenca nas almas destas virtudes de sabor perfeitamente
evangélico. As trevas dissipam-se, o siléncio é quebrado, e os
pastores recebem do anjo a alegria da boa nova: Evangelizo vobis
gaudium magnum («anuncio-vos uma grande alegria»).

A nossa simplicidade revelara a medida da nossa participacao na
alegria do Natal de Cristo. Ao darem gloria a Deus, os anjos
prometem a paz — a paz do Cristo que nasceu — aos homens de boa
vontade. Homens de boa vontade: essa é na verdade a Gnica «classe»
a que todos os cristaos deveriam pertencer! Se todos tivessem esta
boa vontade evangélica, as classes, mesmo que subsistissem,
deixariam certamente de se combater, e unir-se-iam na unidade da
pax Christi in regno Christi («paz de Cristo no reino de Cristo»).

Rectifiquemos as nossas vontades diante da gruta de Belém, e
tornemo-las verdadeiramente boas, prontas a servir com fidelidade o
Senhor. Se nos tornarmos, na luz que procede de Belém, almas
simples e homens de boa vontade, participaremos profundamente da
grandeza deste dia em que apparuit humanitas et benignitas
Salvatoris nostri («apareceu a humanidade e benignidade do nosso
Salvador»). Que a Senhora de Belém, Mae de Cristo, nos ensine a
renovar-nos interiormente, a compreender e a saborear a bondade e
a humanidade do nosso Salvador, de Cristo que nasceu.



INDICE

Jesus, o Amigo

A Nossa Vocacao Crista
Um Ideal Para a Vida
Vida Interior

Guarda do Coracao

O Caminho Real

Da Esperanca Crista
Humildade

Mansidao

As Humilhacoes

O Itinerario do Orgulho
Celibato e Castidade
Verdadeiras e Falsas Virtudes
A Serenidade

A Critica

Tentacoes

A Imaginacao

Exame de Consciéncia
Na Presenca do Pai

O Pao da Vida

Eis Que Estou Convosco Todos os Dias
A Morte e a Vida



A Correccao Fraterna
O Perigo das Coisas Boas
O Joio e o0 Trigo

Na Luz de Belém



