


ASCÉTICA MEDITADA

SALVATORE CANALS

Tradução

de

Emérico da Gama

Capa de

Ra1tl Sarraeira

Fonte:

alexandriacatolica

RESERVADOS TODOS OS DIREITOS EM LiNGUA PORTUGUESA A EDITORIAL ASTER,
LDA. * LARGO DONA ESTEFANIA, B, 1.0-E.

L I S B O A

https://alexandriacatolica.blogspot.com/search?q=asc%C3%A9tica+meditada


JESUS, O AMIGO

Meu amigo, há neste punhado de terra que são as nossas pobres

pessoas — que somos tu e eu — uma alma imortal que tende, por

vezes sem o saber, para Deus, que sente, mesmo sem reparar nisso,

uma nostalgia profunda de Deus e que deseja com todas as suas

forças, mesmo quando o nega, o seu Deus. E esta tendência para

Deus, este desejo veemente, esta nostalgia profunda, quis o próprio

Deus que pudéssemos concretizá-la na pessoa de Cristo, que passou

pela Terra como homem de carne e osso — como tu e como eu. Deus

quis que este nosso amor fosse amor por um Deus feito homem, a

quem conhecemos e compreendemos, porque é dos nossos; amor de

Cristo Jesus, que vive eternamente com o seu rosto amável, com o

seu coração que ama, com as suas mãos e os seus pés chagados e com

o seu lado aberto: Jesus Christus heri et hodie, ipse et in saecula

(“Jesus Cristo ontem e hoje e para sempre”).

Jesus, que é perfeito Deus e homem perfeito, que é o caminho, a

verdade e a vida, que é a luz do mundo e o pão da vida, pode ser

nosso amigo se tu e eu assim o quisermos. Escuta Santo Agostinho,

que to recorda com a sua inteligência clara, com a experiência

profunda do seu grande coração: Amicus Dei essem si voluero

(“Serei amigo de Deus se assim o quiser”). Mas, para atingirmos esta

amizade, é preciso que tu e eu nos aproximemos d’Ele, o conheçamos

e o amemos. A amizade de Jesus é uma amizade que leva longe:

acharemos a felicidade e a tranquilidade, saberemos sempre, com

critério seguro, como nos comportar; encaminhar-nos-emos para a

casa do Pai e seremos, cada um de nós, alter Christus (“outro

Cristo”). Foi por isso que Jesus Cristo se fez homem: Deus fit homo

ut homo fieret Deus (“Deus fez-se homem para que o homem se

fizesse Deus”).

Mas há tantos homens que se esquecem de Cristo, ou não o

conhecem nem querem conhecê-lo, ou não rezam e não pedem in

nomine Iesu (“em nome de Jesus”), não pronunciam o único nome

que os pode salvar, e olham para Jesus Cristo como uma personagem

histórica ou uma glória passada, e esquecem que Ele veio e vive ut

vitam habeant et abundantius habeant (“para que todos os homens



tenham vida e a tenham em abundância”). E, repara, todos estes

homens são homens que quiseram reduzir a religião de Cristo a um

conjunto de leis, a uma série de proibições e de pesadas

responsabilidades. Almas atacadas de uma singular miopia, que lhes

faz ver na religião apenas aquilo que custa esforço, aquilo que pesa,

aquilo que abate; inteligências minúsculas e unilaterais, que querem

considerar o Cristianismo com mentalidade de máquina de calcular;

corações desiludidos e mesquinhos, que não querem saber das

grandes riquezas do Coração de Cristo; falsos cristãos, que

pretendem roubar à vida cristã o sorriso de Cristo. A estes, a todos

estes homens, quereria dizer-lhes: Venite et videte (“vinde e vede”).

Gustate et videte quoniam suavis est Dominus (“provai e vede como

o Senhor é suave”).

A mensagem que os Anjos anunciaram aos pastores na noite de

Natal foi uma mensagem de alegria: Ecce enim evangelizo vobis

gaudium magnum, quod erit omni populo: quia natus est vobis

hodie Salvator, qui est Christus Dominus in civitate David (“Eis que

vos anuncio uma grande alegria, alegria para todo o povo: nasceu-

vos hoje, na cidade de David, o Salvador, que é Cristo, o Senhor”). O

Messias esperado pelas gentes, o Redentor anunciado pelos Profetas,

o Cristo, o Ungido de Deus, nasceu na cidade de David. “Ele é a nossa

paz” — ipse est pax nostra — e a nossa alegria: é por isso que

invocamos a Virgem Maria, Mãe de Cristo, como Causa nostrae

laetitiae (“causa da nossa alegria”).

Jesus Cristo é Deus, perfeito Deus. Vamos render-Lhe, tu e eu, a

nossa adoração com aquelas palavras que o Pai põe nos lábios de

Pedro: Tu es Christus, Filius Dei vivi (“Tu és o Cristo, o Filho de

Deus vivo”). E rendamos-Lhe também a nossa adoração repetindo a

confissão de Marta, ou a do cego de nascença, ou a do centurião.

Jesus Cristo é homem, perfeito homem. Saboreia este título, que

era tão caro a Jesus Cristo: Filius Hominis (“Filho do Homem”). Era

assim que Se chamava a Si próprio. Escuta Pilatos: Ecce homo (“Eis o

homem”), e dirige o teu olhar para Cristo. Meu amigo, como O

sentimos perto de nós! Cristo é o novo Adão, mas nós sentimo-Lo

ainda mais perto. O dom da imunidade à dor fez com que Adão não

pudesse sofrer; mas Tu, Senhor, sofreste e morreste por nós. Jesus,



Tu és verdadeiramente perfeito homem: o Homem perfeito. Quando

nos esforçamos por imaginar o tipo perfeito do homem, o homem

ideal, involuntariamente pensamos em Ti. E, ao mesmo tempo, Jesus

bom, Tu és Emmanuel, Deus connosco. E tudo isto, meu amigo, para

sempre: Quod semel assumpsit numquam dimisit (“Aquilo que uma

vez assumiu nunca abandonou”). Procura ter fome e sede de

conhecer a santíssima Humanidade de Cristo, procura viver muito

perto d’Ele. Jesus Cristo é homem, é um verdadeiro homem como

nós, com alma e corpo, inteligência e vontade, como tu e eu.

Recorda-o com frequência, e ser-te-á mais fácil aproximares-te d’Ele,

na oração e na Eucaristia; a tua vida de piedade encontrará n’Ele o

seu verdadeiro centro, e o teu cristianismo será mais autêntico.

Intimidade com Jesus Cristo. Para que possas chegar a conhecer,

amar, imitar e servir Jesus Cristo, é preciso que te aproximes d’Ele

com confiança. Nihil volitum quin praecognitum (“Não se pode

amar o que não se conhece”). E as pessoas conhecem-se pelo

convívio cordial, sincero, íntimo e frequente. Mas onde procurar o

Senhor? Como aproximar-se d’Ele e conhecê-Lo? No Evangelho,

meditando-o, contemplando-o, amando-o, seguindo-o. Pela leitura

espiritual, estudando e aprofundando a ciência de Deus. Na

Santíssima Eucaristia, adorando-O, desejando-O, recebendo-O.

Meu amigo, o Evangelho deve ser o teu livro de meditação, a alma

da tua contemplação, a luz da tua alma, o amigo da tua solidão, o teu

companheiro de viagem. Que os teus olhos se habituem a contemplar

Jesus, perfeito homem, que chora a morte de Lázaro — lacrymatus

est Jesus (“Jesus pôs-se a chorar”) — e chora sobre a cidade de

Jerusalém; que se habituem a vê-Lo passar fome e sede; a

contemplá-Lo sentado junto do poço de Jacob, fatigatus ex itinere

(“cansado do caminho”), enquanto espera a Samaritana; a considerar

a tristeza da sua alma no Horto das Oliveiras: Tristis est anima mea

usque ad mortem (“A minha alma está triste até à morte”) — e a sua

solidão sobre o madeiro da Cruz; e as suas noites passadas em

oração; e a ira enérgica com que expulsa os vendilhões do templo; e a

sua autoridade ao ensinar, tamquam potestatem habentem (“como

quem tem autoridade”). Enche-te de confiança quando O vires —

compadecido da multidão — multiplicar os pães e os peixes, oferecer



à viúva de Naim o filho ressuscitado para uma nova vida e restituir

Lázaro ressuscitado ao afeto de suas irmãs...

Aproxima-te de Jesus Cristo, meu irmão; aproxima-te de Jesus

Cristo no silêncio e na operosidade da sua vida escondida, nas penas

e nas fadigas da sua vida pública, na sua Paixão e Morte, na sua

Ressurreição gloriosa. Todos encontramos n’Ele — causa exemplar —

o modelo, o tipo de santidade que convém a cada um de nós. Na

intimidade da nossa confidência com Ele, escutaremos as suas

palavras: Exemplum dedi vobis ut quemadmodum ego feci vobis ita

et vos faciatis (“Dei-vos o exemplo, fazei como Eu fiz”).

Antes de terminares, pousa confiadamente o teu olhar na

Santíssima Virgem. Ela soube, como nenhuma outra, trazer no seu

coração a vida de Cristo e meditá-la dentro de si: Maria conservabat

omnia verba haec conferens in corde suo (“Maria guardava todas

estas palavras, meditando-as no seu coração”). Recorre a Ela, que é

Mãe de Cristo e tua Mãe. Porque a Jesus sempre se vai através de

Maria.



A NOSSA VOCAÇÃO CRISTÃ

Falava eu um dia com um jovem, tal como faço contigo neste

momento. Procurava convencê-lo da necessidade de viver

cristãmente a sua vida, de frequentar os sacramentos, de ser alma de

oração, de dar a todas as suas acções e a toda a sua vida uma

orientação sobrenatural. Jesus — dizia-lhe — precisa de almas que,

com grande naturalidade e com uma grande doação de si mesmas,

vivam no mundo uma vida integralmente cristã. Mas dos seus olhos

transpirava a resistência da sua alma; e as suas palavras tratavam de

justificar tudo o que a sua vontade se recusava a admitir. Passados

alguns minutos, admitiu com sinceridade o que até então

provavelmente nunca tinha confessado nem mesmo a si próprio:

«Não posso viver como diz, porque sou muito ambicioso». Lembro-

me de que lhe respondi: «Olha: tens diante de ti um homem muito

mais ambicioso do que tu, um homem que quer ser santo. A minha

ambição é tão grande que não se contenta com nenhuma coisa da

Terra: ambiciono Jesus Cristo, que é Deus, e o Paraíso, que é a sua

glória e a sua felicidade, e a vida eterna».

Permite-me que continue contigo aquela conversa. Não te parece

que neste ponto todos nós, cristãos, deveríamos ser santamente

ambiciosos? A vocação do cristão é vocação de santidade. Todos os

cristãos, pelo simples facto de o serem, têm a obrigação — ocupem o

posto que ocuparem, façam o que fizerem, vivam onde viverem — de

ser santos. Todos estamos igualmente obrigados a amar Deus sobre

todas as coisas: Diliges Dominum Deum tuum ex tota mente tua, ex

toto corde tuo, ex tota anima tua, ex omnibus viribus tuis («amarás

o Senhor teu Deus com todo o teu coração, com toda a tua mente,

com toda a tua alma e com todas as tuas forças»). Esta ideia, tão

simples e clara, primeiro mandamento e compêndio de toda a Lei de

Deus, perdeu força e, hoje em dia, não informa na prática a vida de

muitos discípulos de Cristo.

Senhor, como se amesquinhou o ideal cristão na mente dos teus!

Pensaram e pensam, Jesus, que o ideal de santidade é



excessivamente elevado para eles, e que nem todos os corações

cristãos podem albergar essa aspiração. Que ela permaneça — senti

que o diziam, em todos os tons — para os sacerdotes e para as almas

que foram conduzidas à vida do claustro por uma vocação especial.

Nós, homens do mundo, devemos contentar-nos com uma vida cristã

sem excessivas pretensões e renunciar humildemente aos voos da

alma, embora corramos o risco de experimentar de vez em quando

uma nostalgia estéril e pessimista. A santidade — é o que concluíram

muitos e muitas, vencidos pelos preconceitos e pelas ideias falsas —

não é para nós: seria presunção, jactância, falta de equilíbrio,

desordem, fanatismo. E declararam-se vencidos antes de terem

começado a batalha.

Quereria poder gritar ao ouvido de muitos cristãos: Agnosce,

Christiane, dignitatem tuam («toma consciência, ó cristão, da tua

dignidade»). Ouve-me, amigo: deixa que a tua inteligência se abra

serenamente, livre de preconceitos. A vocação cristã é vocação de

santidade. Os cristãos — todos, sem distinção — são, segundo a

palavra de São Pedro, gens sancta, genus electum, regale

sacerdotium, populus acquisitionis («raça santa, estirpe de eleição,

sacerdócio real, povo de conquista»). Os primeiros cristãos,

conscientes da sua dignidade, chamavam-se entre si com o nome de

santos.

Quando perderás este medo à santidade? Quando te convencerás

de que o Senhor te quer santo? Qualquer que seja a tua condição, a

tua idade, as tuas forças e a tua posição social, se és cristão, o Senhor

quer-te santo. Estote perfecti sicut et Pater vester coelestis perfectus

est («sede perfeitos como é perfeito o vosso Pai dos céus»). Jesus

dirigiu estas palavras a todos, e a todos propôs a mesma meta. São

diversos os caminhos, porque «na casa do meu Pai há muitas

mansões» (in domo Patris mei mansiones multae sunt), mas a meta,

o fim, é idêntico e comum a todos: a santidade.

Como nos alvores da cristandade, também hoje, depois de dois

mil anos de Cristianismo, nós, cristãos, devemos formar um só

coração e uma só alma nesta aspiração à santidade e nesta convicção

profunda: Multitudo credentium erat cor unum et anima una («A

multidão dos fiéis tinha um só coração e uma só alma»). É a mesma



convicção, firme e luminosa, que animava as palavras de São Paulo,

dirigidas a todos os fiéis: Haec est voluntas Dei: sanctificatio vestra

(«esta é a vontade de Deus, a vossa santificação»). Quantos títulos

para se reclamar e exigir de ti esta santidade! O Baptismo, que nos

fez filhos de Deus e herdeiros da sua glória; o Crisma, que nos

confirmou como soldados de Cristo; a Santíssima Eucaristia, em que

se nos dá o próprio Senhor; o sacramento da Penitência e o do

Matrimónio, se o recebemos. São chamadas, meu amigo, chamadas à

santidade. Escuta-as.

Eliminados os preconceitos, inundada a mente de novas luzes, é

fácil agora formular um propósito: fazermos do problema da

santidade um problema muito pessoal, muito concreto e muito

nosso. Deus nosso Senhor — estamos íntima e profundamente

convencidos disso — quer-nos santos porque somos cristãos.

Levantemos para Deus o olhar, o coração, a vontade. Quae sursum

sunt sapite, quae sursum sunt quaerite («Saboreai o que é elevado,

procurai o que é elevado»); a dignidade cristã abre-nos agora os

horizontes rasgados e serenos. Respiramos profundamente os ares

que sopram destas lonjuras abertas, e são ares que renovam a nossa

juventude, como se renova — está dito na Escritura — a juventude da

águia: Renovabitur ut aquilae juventus tua («Renovar-se-á a tua

juventude como a da águia»).

Agora compreendemos finalmente como são ocas as nossas ideias

mesquinhas, e detestamo-las. E deploramos o tempo perdido e os

nossos vãos temores. Já não temos qualquer medo da santidade e

reconhecemos finalmente que frequentes vezes os nossos corações —

como escreve o Salmista — ibi trepidaverunt timore ubi non erat

timor («amedrontaram-se quando não havia razão para temer»).

Confiemo-nos à protecção da Virgem Maria, que é Regina

sanctorum omnium («Rainha de todos os santos»), e Sedes

Sapientiae («Sede de Sabedoria»), para que a ideia da santidade seja

nas vossas vidas cada dia mais clara, mais forte e mais concreta.

UM IDEAL PARA A VIDA



Se me permites, vou continuar a reflectir contigo sobre o mesmo

assunto. Acho que chegou o momento de darmos humildemente

graças a Deus: Laqueus contritus est et nos liberati sumus («o laço

desfez-se e nós fomos finalmente libertados»), segundo as palavras

do Salmista. O laço dos preconceitos, das ideias falsas, foi desfeito e

agora estamos convencidos de que a ideia da santidade deve abrir

caminho na nossa mente e em todas as mentes cristãs.

Começámos o caminho: a pérola preciosa brilhou diante dos

nossos olhos, as riquezas do tesouro escondido alegraram o nosso

coração. E, no entanto, conheci almas, meu irmão, muitas almas que,

tendo chegado a este ponto, por um motivo ou por outro (não faltam

razões nem desculpas), não souberam ir mais longe. Uma

experiência dolorosa, não é verdade? Mas fecunda. Almas que

tinham visto, mas fecharam os olhos ou adormeceram; almas que

tinham começado e não continuaram, que teriam podido fazer muito

e não fizeram nada. Como vês, é necessário passar da ideia à

convicção, e da convicção à decisão. Devemos convencer-nos

profundamente de que a santidade é para nós, de que a santidade é

aquilo que o Senhor nos pede antes de qualquer outra coisa. Unum

est necessarium («uma só coisa é necessária»). Que nunca te falte

uma fé firmíssima nestas palavras divinas: a única derrota concebível

numa vida cristã — na tua vida — é que nos atrasemos no caminho

que conduz à santidade, que desistamos de apontar a meta. A vida e

o mundo não teriam qualquer sentido se não fosse por Deus e pelas

almas. Não valeria a pena viver esta nossa vida se não estivesse

iluminada em todo o momento por uma procura viva e amorosa de

Deus.

Escuta: Quid prodest homini si mundum universum lucretur,

animae vero suae detrimentum patiatur? («De que serve ao homem

ganhar o mundo inteiro, se vier a perder a sua alma?»). Para quê

pensar em tantas coisas, se depois esquecemos a única que conta?

Que importa resolver tantos problemas pessoais e dos outros, se

depois deixamos por resolver o problema mais importante? Que

sentido têm os nossos êxitos, os nossos triunfos — as nossas

«subidas» — na vida, na sociedade, na profissão, se depois

naufragamos na rota para a santidade, para a vida eterna? Que

lucros e que negócios são os teus, se não consegues alcançar o



Paraíso e deitas a perder o negócio da tua santidade? Que pretendes

com o teu estudo e com a tua ciência, se depois ignoras o significado

da vida e desconheces a ciência de Deus? Em que consistem os teus

prazeres se te privas para sempre do prazer de Deus? Se não

procuramos verdadeiramente, ardentemente, a santidade, não

possuímos nada; se procuramos a santidade, possuímos tudo:

Quaerite primum regnum Dei et iustitiam eius et omnia adicientur

vobis («Procurai primeiro o Reino de Deus e a Sua Justiça e tudo o

mais vos será dado por acréscimo»). Medita, meu amigo, nestas

considerações e faz por tua conta muitas outras: considerações

concretas e actuais para a tua vida de agora, para a tua condição

presente e para os perigos que ameaçam a tua alma; considerações

que reforcem a convicção profunda que deves ter em relação à

santidade: é o único caminho de felicidade temporal e eterna.

Dominus meus et Deus meus («Meu Senhor e meu Deus!»).

Deveríamos pôr toda a decisão e toda a firmeza destas palavras do

Apóstolo Tomé no nosso empenho em procurarmos a santidade

acima de qualquer outra coisa. Firmemente decidido a ser santo,

decidido a avançar a todo o custo: essa deve ser a tua disposição. Que

exemplo luminoso o de Teresa de Ávila! Avançar sempre pelo

caminho, repelindo o cansaço, a desconfiança, a fraqueza, a morte: ...

aunque me canse, aunque no pueda, aunque reviente, aunque me

muera. E não te esqueças de que o que nos detém no nosso caminho

não são as dificuldades e os obstáculos que realmente se apresentam;

o que nos detém é a nossa falta de decisão: Non quia impossibilia

sunt non audemus, sed quia non audemus impossibilia sunt («Não

ousamos porque sejam impossíveis, mas são impossíveis porque não

ousamos»). A falta de decisão é o único verdadeiro obstáculo: uma

vez ultrapassado, não existem outros, ou, melhor, vencemo-los com

grande facilidade. Que o nosso «Sim» a Deus seja um «Sim»

decidido e, com a sua graça, sempre mais audaz, total, indiscutido.

Dizia Lacordaire que a eloquência é filha da paixão: dai-me um

homem com uma grande paixão — acrescentava — e farei dele um

orador. Dai-me um homem decidido — poderia dizer-te a ti — um

homem que sinta a paixão da santidade e dar-vos-ei um santo. Que

ninguém nos vença no desejo de santidade. Aprendamos, com a

graça de Deus, a ser homens de grandes desejos, a desejar a



santidade com todas as forças da nossa convicção e com todas as

fibras do nosso coração: sicut cervus desiderat ad fontes aquarum

(«como um veado deseja as frescas fontes das águas»).

Se tu, que lês estas linhas, és jovem, pensa na tua juventude,

nesta juventude que é a hora da generosidade: que uso fazes dela?

Sabes ser generoso? Sabes fazê-la frutificar numa procura eficaz e

fecunda da santidade? Sabes inflamar-te com estas ideias grandes... e

convencer-te... e decidir-te? Mas se já saíste da juventude e entraste

pela vida dentro, não te preocupes, porque é a hora de Deus para ti:

todas as horas são boas para Ele, a todas as horas Ele nos convida

(na hora da terça, da sexta ou da noa) a convencermo-nos, a

decidirmo-nos e a desejarmos a santidade, como o próprio Jesus nos

ensinou com a parábola dos operários da vinha. Todas as idades são

boas e, repito-te, seja qual for a tua condição, a tua situação actual e

o teu ambiente, deves convencer-te, decidir-te e desejar a santidade.

Sabes perfeitamente que a santidade não consiste em graças

extraordinárias de oração, nem em mortificações e penitências

insustentáveis; menos ainda é a herança exclusiva das solidões

longínquas do mundo. A santidade consiste no cumprimento alegre e

humilde da vontade de Deus, na união com Ele no trabalho de cada

dia, em saber fundir a religião e a vida em harmoniosa e fecunda

unidade, e em tantas outras coisas pequenas e habituais que tu

conheces.

Haec via quae videtur («Este caminho que se vê»). O caminho é

simples e claro. Convence-te, decide-te, deseja! Concretiza o teu

esforço e a tua luta, e persevera com amor e confiança. A Santíssima

Virgem, Rainha de todos os Santos, dar-te-á luzes e protecção, será

para ti apoio e consolo na luta.

VIDA INTERIOR

Na sua mente excelsa, São Tomás viu todos os bens da natureza

desvanecerem-se em confronto com o mais pequeno bem

sobrenatural e exprimiu em termos metafísicos esse conceito:

Bonum unius gratiae maius est quam bonum naturae totius



universi («O bem de uma só graça é maior do que o bem natural de

todo o universo»). Um escritor contemporâneo, igualmente

maravilhado com a grandeza deste sentimento, exprimiu o mesmo

conceito de forma psicológica: Deus ocupa-se mais de um coração

em que pode reinar, do que do governo natural de todo o universo

físico e do governo civil de todos os impérios do mundo. Hoje quero

falar-te deste Reino de Deus onde o Senhor encontra as suas delícias,

deste Reino de Deus que está dentro de nós, deste Reino de Deus tão

admirável quão desconhecido.

O coração dos homens é como um presépio onde Jesus nasce de

novo; e em todos os corações que tenham querido recebê-lo, o

próprio Jesus cresce de vários modos, em idade, sabedoria e graça.

Jesus não é igual em todos; mas, de acordo com as possibilidades do

coração em que nasce, da capacidade de quem o recebe, manifesta-se

diversamente na vida dos homens, ou como uma criança, ou como

um adolescente em pleno desenvolvimento, ou como um homem

maduro. Reinar, nascer e crescer no coração e na vida, esse é o desejo

de Cristo, que assim quer fazer de cada cristão — de ti, de mim — um

alter Christus («um outro Cristo»). E a esta chamada da graça, a este

convite de Jesus, deveremos todos responder repetindo as palavras

do Precursor: Oportet illum crescere, me autem minui («É preciso

que Ele cresça e eu diminua»).

Esta transformação em Jesus Cristo, esta união com Deus, que é

fruto da vida interior, abarca a vida inteira e faz-nos experimentar e

saborear a realidade consoladora e reconfortante da parábola da vide

e dos sarmentos: Ego sum vitis, vos palmites; qui manet in me, et

ego in eo, hic fert fructum multum; quia sine me nihil potestis facere

(«Eu sou a vide e vós os sarmentos; quem permanece em mim e eu

nele, esse dará fruto abundante, porque sem mim não podeis fazer

nada»). Sarmento unido à vide. Alma de profunda vida interior. Não

tardarás a perceber que os teus pensamentos começam a

transformar-se sob o influxo da sabedoria própria da vida

sobrenatural, que passas a pensar com as ideias de Deus e a encarar

o mundo e a vida com os olhos de Deus. Com esta união de

pensamento com Jesus Cristo, nunca terás uma inteligência pagã.

Tornar-te-ás alma de visão sobrenatural e não merecerás a censura

de Cristo: Nonne et ethnici hoc faciunt? («Não fazem o mesmo os



pagãos?»). A tua visão do mundo, profundamente sobrenatural, dará

luz e calor à tua palavra. A linfa do espírito sobrenatural tornará

fecunda a tua própria vida afectiva. Compreenderás as palavras de

São Paulo: Hoc enim sentite in vobis quod et in Christo Iesu («Tende

nos vossos corações os mesmos sentimentos de Jesus Cristo»). Os

sentimentos de Jesus, cheios de pureza e de compreensão, de amor

pelas almas e de compaixão por aqueles que se afastaram do seu

caminho, são o património de quem se transformou em Cristo.

Depois desta união de pensamento e de sentimento com Jesus

Cristo, depois desta renovação da vida intelectual e afectiva, a linfa

da vida interior penetrará em toda a tua actividade exterior: as tuas

obras, flores e frutos da tua vida interior, estarão saturadas de Deus e

revelarão a sobreabundância do teu amor por Ele; só agora serão

verdadeiramente opera plena coram Domino («obras ricas na

presença do Senhor»).

A tua união com Jesus, meu irmão, é sobretudo interior. Os teus

pensamentos, os teus desejos, os teus afectos são a parte mais

delicada e mais íntima da tua vida e são também a parte mais

generosa e preciosa do teu holocausto. E é exactamente todo este

mundo interior — este feixe de espigas palpitantes de vida — que o

Senhor pede às almas. Se lhe dás apenas as tuas obras exteriores,

mas lhe negas ou discutes a parte mais íntima da tua vida — os teus

desejos, os teus afectos, os teus pensamentos — jamais serás alma de

vida interior.

Queres saber se és alma de vida interior? Formula no teu íntimo

esta pergunta: onde é que vivo habitualmente com os meus

pensamentos, com os meus afectos, com os meus desejos? Se os teus

pensamentos, os teus afectos, os teus desejos convergem para Jesus

Cristo, isso é prova certa de que és alma de vida interior. Mas se te

levam longe de Deus, isso é sinal, igualmente certo, de que não és

alma de vida interior. Porque não deves esquecer que ubi thesaurus

vester est, ibi et cor vestrum erit («onde estiver o teu tesouro, aí

estará o teu coração»). O único tesouro das almas de vida interior é

Jesus, aquele Jesus quem vidi, quem amavi, in quem credidi, quem

dilexi («que vi, que amei, no qual acreditei, que adorei»).



Como vês, o grande campo de batalha das almas que aspiram a

uma verdadeira e profunda vida interior é o coração. É no coração

que se vencem e se perdem as batalhas de Deus. Por isso, a guarda

do coração é uma norma fundamental da vida ascética. Quando as

almas querem e não põem obstáculos às obras de Deus, Ele conduz-

las à verdadeira união: instaura dentro delas o seu reino, que é

regnum iustitiae, amoris et pacis («reino de justiça, de amor e de

paz»).

Se estas considerações abriram os teus olhos para a realidade de

um reino de Deus totalmente interior — regnum Dei intra vos est

(«o reino de Deus está dentro de vós») — é então necessário que os

teus olhos se abram de frente para uma nova realidade: regnum

coelorum vim patitur. Deves lembrar-te de que o Reino dos Céus

padece violência, de que o caminho para este reino interior é

caminho de mortificação, de purificação. E para que te sintas

sarmento unido à vide, e para que desejes sê-lo cada vez mais, é

preciso que escutes novamente a voz de Cristo: Ego sum vitis vera, et

Pater meus agricola est («Eu sou a verdadeira vide, e meu Pai o

agricultor»). Omnem palmitem in me non ferentem fructum, tollet

eum; et omnem qui fert fructum, purgabit eum, ut fructum plus

afferat («Todo o sarmento que não dá fruto em mim, Ele o cortará; e

todo o que der fruto, podá-lo-á, para que dê fruto mais abundante»).

Para que dês mais fruto, para que a tua união com o Senhor se

fortaleça, é necessária a poda, a purificação. Não tenhas medo do

cutelo do podador: Pater meus agricola est («O meu Pai é o

agricultor»). Com a poda, o Senhor purificará a tua inteligência e a

tua vontade, o teu coração e a tua memória. Não podes avançar um

passo na vida de união com Deus, sem necessariamente dares um

primeiro passo na via da purificação. Para isso, é preciso que

colabores com o Senhor, quando chegar o momento da poda: deixa-

O agir! E quando vires caírem os ramos e as folhas, alegra-te,

pensando nos próximos novos frutos que a poda promete.

A abundância de frutos depende da tua vida interior, do teu grau

de união com Deus. Qui manet in me, et ego in eo, hic fert fructum

multum («Quem permanece em mim, e eu nele, esse dá muito

fruto»). Que a tua actividade exterior, que a tua acção intensa, não te

afastem de Deus. Escuta de novo o Senhor: manete in me



(«permanecei em mim»). Lembra-te de que a vida interior é a alma

de todo o apostolado. Quanto maior for a tua união com Deus, tanto

mais abundante será o fruto do teu apostolado. O fruto, bem

entendido, não o sucesso, que é uma coisa completamente diferente.

É mais eficaz um homem de vida interior, com uma palavra

espontânea, do que uma pessoa pouco fervorosa, com um discurso

que esgote as possibilidades do intelecto.

Quero lembrar-te ainda que a sensibilidade do apóstolo para os

problemas e necessidades do seu apostolado não depende do seu

grau de imersão no trabalho externo, nem da sua habilidade, mas do

seu grau de união com Deus. Antes de concluirmos esta breve

conversa com o Senhor, escutemos de novo as palavras de Jesus:

manete in me.

GUARDA DO CORAÇÃO

Desejo que escutes dos lábios desse grande santo da Igreja, que é

Santo Agostinho, a confissão da feliz experiência do seu grande

coração e da sua mente lúcida: Fecisti nos, Domine, ad Te, et

inquietum est cor nostrum, donec requiescat in Te («Fizeste-nos,

Senhor, para Ti, e o nosso coração está inquieto enquanto não

descansar em Ti»). Este santo, cuja vida sem dúvida conheces,

percorreu com sede de verdade e de amor muitos caminhos da terra.

E da sua alma grande e nobre, depois de tantas experiências

dolorosas, deixou escapar o grito que te referi acima e que é uma

verdadeira confissão. O seu coração inquieto e rico procurava

felicidade e descanso, e, depois de muitas tentativas inúteis,

encontrou tudo encontrando a Deus.

Esta inquietação, que todos trazemos dentro de nós, tem de ser

pacificada, acalmada; este desejo ardente, que sentimos no íntimo,

tem de ser satisfeito. Enquanto essa inquietação não for pacificada, e

esse desejo ardente satisfeito, o coração do homem anela, sofre e

procura. A história de cada homem é a história de um peregrino, de

um viandante que procura a felicidade. Todos os homens, alguns

conscientemente, outros — a maioria — inconscientemente,



procuram a Deus. Por isso, meu irmão, o mundo divide-se em duas

grandes partes: o das pessoas que amam a Deus com todo o coração,

porque O encontraram, e o das almas que O procuram com todo o

coração, mas ainda não O encontraram. Aos primeiros, o Senhor

ordena: Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo («Amarás o

Senhor teu Deus com todo o teu coração»); e aos segundos, promete:

Quaerite et invenietis («Procurai e encontrareis»). Pergunta-te, meu

irmão, a qual das duas partes pertences, para saberes o que deves

fazer. E não te esqueças de que, se vês ou sentes a falta de alguma

coisa, o que na realidade te falta é Deus Nosso Senhor, que ainda não

se encontra presente na tua vida ou que se não encontra com a

plenitude devida.

Quero recordar-te uma verdade muito simples, uma verdade que

é a base de todas as considerações feitas até agora. O coração do

homem, todos os corações, inclusive os corações das almas

consagradas a Deus, foram criados para a felicidade e não para a

mortificação, para a posse e não para a renúncia. E esta exigência de

felicidade e de posse é já uma realidade preciosa aqui mesmo na

Terra: uma realidade preciosa e bela que, para se manifestar, não

espera que entremos no Paraíso. Se o coração humano foi criado

para a felicidade — felicidade que deve começar aqui mesmo, na

Terra — e a felicidade somente se encontra em Deus, deves admitir

que o caminho que a ela conduz não pode ser senão o da guarda do

coração.

A ciência da guarda do coração é feita de ordem e de luta, de

defesa e de ataque, de renúncia e de sofrimento; mas tudo está

ordenado para a felicidade e a posse. Guardar o coração quer dizer

conservá-lo para Deus, viver de modo que o nosso coração seja o Seu

reino, que nele existam todos os amores que se devem encontrar em

consequência do nosso estado e da nossa condição, mas que todos

estejam harmonicamente fundidos no amor de Deus e para Ele

ordenados. Guardar o coração significa também amar com pureza e

paixão aqueles a quem devemos amar, e excluir ao mesmo tempo os

ciúmes, as invejas e as inquietações, que são causas certas de

desordem no amor. A guarda do coração significa sempre ordem no

amor. A ciência da guarda do coração ensina o cristão a penetrar na



profundidade da alma para descobrir os seus movimentos e

tendências.

Como são poucas as pessoas que têm a coragem de olhar com

olhos sinceros para essa fecunda e escondida fonte da vida humana

que é o coração! Quanta malícia e quanta grandeza vibram

escondidas no coração humano! Se experimentarmos enfrentar o

nosso coração, não tardaremos a descobrir que Deus, a natureza e o

demónio são os três eternos protagonistas do combate espiritual que

diariamente se trava nele. E comprovaremos perfeitamente como as

batalhas de Deus se vencem e se perdem no coração.

Compreenderemos então, em toda a sua profundidade, a censura

dirigida por Cristo aos fariseus: Populus iste labiis me honorat, cor

autem eorum longe est a me («Este povo honra-me com os lábios,

mas tem o coração longe de mim»). O Senhor, que ama os puros de

coração e que quer instaurar o seu reino nos corações, não pode

aceitar semelhante serviço hipócrita e puramente formal.

Uma alma habituada à vigilância do coração cai na conta de que a

maior parte das suas acções são exclusivamente naturais ou um

misto de natureza e de graça: pode comprovar, com pena e dor, que

raramente realiza acções derivadas por completo da graça e

perfeitamente sobrenaturais. O carácter sobrenatural de uma acção é

continuamente ameaçado de todos os lados: no começo, no meio e

no fim.

É por isso que estas almas fazem da guarda do coração uma

vigilância contínua da sua própria intimidade, uma presença em

todas as suas acções no momento exacto em que as realizam.

Imaginando o coração como um campo de batalha, podemos dizer

que esta ciência ensina a viver permanentemente como sentinelas

nas linhas avançadas.

É verdade que o caminho não é fácil, mas quando o coração

atinge a purificação completa, Deus Nosso Senhor, com a sua

presença e o seu amor, ocupa a alma e todas as suas potências:

memória, inteligência, vontade. É deste modo que a pureza do



coração conduz à união com Deus, união a que normalmente não

conduzem os outros caminhos.

Uma vez alcançada a pureza do coração, a alma pode facilmente

praticar todas as virtudes que as circunstâncias da vida lhe exigirem;

e relativamente às outras virtudes que não tiver ocasião de praticar,

possuirá igualmente na sua alma o seu espírito e, por assim dizer, a

sua essência; e é o que Deus Nosso Senhor deseja. Na escola do

coração podemos aprender, num instante, mais coisas do que nos

poderiam ensinar, num século, os mestres da Terra. Sem a guarda do

coração, por mais que nos esforcemos, nunca chegaremos à

santidade; mas com ela, e sem outras acções externas, muitas almas

se santificaram. E, por outro lado, meu amigo, é este o caminho que

conduz à felicidade, ao descanso sereno e completo do coração em

Deus.

O CAMINHO REAL

Com justa preocupação, um autor espiritual interroga-se se é

oportuno, nos nossos dias, insistir exclusivamente no

aperfeiçoamento humano que o Cristianismo, vivido com

profundidade e dedicação, traz necessàriamente consigo. Fazendo

eco deste grito de alarme, quero dizer-te que talvez a característica

mais importante do mundo de hoje seja a sua falta de sentido

teológico. Agora que te encontras em meditação a sós com Deus, sob

o seu olhar, pensa novamente na tua experiência pessoal, na tua vida

de relação com os outros, nas reacções dos outros – e nas tuas – às

suas atitudes – e às tuas – em face dos valores espirituais e das

inevitáveis provações da vida, e em face de tantos acontecimentos

que interessam à Igreja e em que se jogam problemas que põem em

sério perigo o bem das almas. Não te parece que muitos cristãos – e

porventura tu mesmo – não contemplam a grandeza de Deus e da

sua Igreja? Não te parece que em muitas inteligências cristãs se vai

extinguindo o sentido teológico? Não é verdade que, no modo de agir

e de falar de tantos cristãos, se chega a menosprezar o «sentido da

cruz», que está sempre tão intimamente unido ao sentido teológico?



Tu e eu sabemos muito bem que, para se ver a Deus, é preciso

morrer: Deum nemo vidit unquam («Nunca ninguém viu Deus»).

Alguma coisa de parecido se passa na nossa vida interior. Para

vermos Cristo e para o conhecermos na obscuridade luminosa da fé,

para vivermos com Ele numa intimidade sempre crescente, é preciso

que aprendamos a morrer para nós mesmos. Temos necessidade de

sentido teológico, temos necessidade do sentido da cruz: ubi crux ibi

Christus («Onde está a cruz aí está Cristo»). O próprio Jesus – que

nos disse, revelando-nos um segredo: Regnum Dei intra vos est («O

reino de Deus está dentro de vós») – acrescenta, mostrando-nos um

caminho: Regnum coelorum vim patitur («O reino dos céus é

tomado à força»). Se nos falta sentido teológico, se não temos o

sentido da cruz, a nossa vida corre o risco de ser apenas humana:

cessamos de viver como cristãos, para viver como pagãos, na melhor

das hipóteses como bons pagãos.

A cruz é a nossa única esperança. Exalta a cruz, a cruz de Cristo:

na tua inteligência, para que compreenda o seu valor e necessidade, e

para que não seja pagã nos seus juízos e raciocínios; na tua vontade,

para que a ames e a aceites, não com resignação, mas com amor; nas

tuas obras, para que tenham um pouco da eficácia redentora da Cruz.

A santidade consuma-se na cruz, porque a cruz é a morte do pecado,

e o pecado é o único inimigo da santidade. Escutemos a voz do

Mestre: Si quis vult post me venire, abneget semetipsum, tollat

crucem quotidie et sequatur me («Se alguém quiser vir após mim,

renegue-se a si mesmo, tome todos os dias a sua cruz e siga-me»).

Para um cristão, não existe outro caminho: o seu caminho é o

caminho real da santa Cruz.

Esta cruz, a cruz de Cristo, a santa Cruz, deve ser procurada –

para caminharmos abraçados a ela – «todos os dias»: quotidie. No

dia em que não sentirmos sobre os ombros o peso da cruz e não

soubermos, com a nossa inteligência, reconhecer o seu valor, nesse

dia deixaremos de viver como discípulos de Cristo. Deves olhar a

cruz com fé, e levá-la com amor. Sem te sentires nunca, nem por um

instante, vítima. A cruz não faz vítimas... faz santos! Não provoca

caras tristes, mas rostos alegres. Quem vive assim compreende que a

vítima é uma só: Jesus Cristo, que sofreu e morreu por todos, que

sofreu e morreu no abandono.



Nós cristãos – tu e eu – somos felizes carregando a Cruz, porque

descobrimos a verdadeira, a única felicidade, que é participação da

felicidade de Deus. Mas se queremos carregar «todos os dias» –

quotidie – a cruz que nos faz discípulos do Senhor, precisamos de a

descobrir. E será este o nosso primeiro propósito: abrir bem os olhos

da alma, os olhos da fé, para descobrirmos a cruz de Cristo na nossa

vida.

Em que consistirá para ti a cruz de Cristo? Escuta, meu amigo: o

que é que te custa mais esforço no teu dia a dia? Essa é a cruz do

Redentor para ti. Essas tentações poderosas que te assaltam, a tua

saúde periclitante, o teu trabalho duro, extenuante, os defeitos do

carácter que te humilham, os defeitos das pessoas que vivem à tua

volta e que te fazem sofrer... Adquire visão sobrenatural! Essa é a

cruz de Cristo para ti. Propõe-te firmemente reconhecê-la e abraçá-

la, quando surgir no teu caminho de cada dia. Pede ao Senhor que te

faça descobrir o mistério da Cruz, e caminharás a passo de gigante

pelas vias da santidade.

E agora que conheces a cruz de Cristo, agora que conheces o seu

valor e necessidade, como te será fácil carregá-la! Carrega-a com

alegria, com amor. Carrega-a generosamente, e aprende a escondê-la

aos olhos dos que vivem à tua volta, como se esconde um tesouro.

Esconde-a por trás de um sorriso generoso, e descobrirás o sentido –

dentro, na tua alma profunda – das palavras do Senhor: Jugum

meum suave est et onus meum leve («O meu jugo é suave, e o meu

peso é leve»). Ele, o bom Cireneu das almas, ajudar-te-á a levá-la.

E não te limites a levar a tua cruz: leva generosamente também a

cruz dos teus irmãos. Mas, sobretudo, ensina-lhes o valor da cruz.

Pede ao Senhor por eles, para que saibam descobrir e amar a cruz em

tudo o que os preocupa ou angustia, naquilo que os faz sofrer.

A cruz, só a santa cruz, dará fecundidade e eficácia à tua vida de

apóstolo. Cum exaltatus fuero a terra, omnia traham ad meipsum

(«Quando for levantado da terra, atrairei tudo a mim»). Quando

souberes permanecer na cruz com amor, como Jesus Cristo, então

atrairás a ti – ao Senhor – todas as almas que se aproximarem; então

serás verdadeiramente corredentor com Cristo.



Não te esqueças de que Maria Santíssima, a Rainha dos mártires,

é também Rainha da paz. Aproxima-te dela com confiança. Para lhes

fazeres companhia, ao pé da cruz.

DA ESPERANÇA CRISTÃ

Dentre as virtudes que deixam um sulco mais profundo no

espírito humano, que influem mais notàriamente sobre a vida e a

actuação dos homens, destaca-se a virtude cristã, teologal, da

esperança. Na verdade, um mesmo homem, conforme viva sob o

impulso da esperança ou permaneça inerte sob o peso do desespero,

aparece-nos – e é, verdadeiramente – como um gigante ou um

pigmeu. Na nossa convivência e nos nossos encontros humanos,

todos os dias presenciamos – não sem surpresa e mágoa – estas

transformações surpreendentes: o nosso século padece, porventura

mais do que nenhum outro, da falta desta virtude.

Quantas filosofias, quantas atitudes, quantos estados de ânimo

dos homens do nosso tempo não mergulham as suas raízes em almas

sem esperança, divididas entre a angústia e o temor, uma angústia

que nada pode dissipar, um temor que nada pode afastar!

A verdade é que o homem não pode viver sem esperança. A

esperança é a chamada do Criador, princípio e fim da nossa vida, a

que nenhuma criatura humana pode fugir; é a voz do Redentor qui

vult omnes homines salvos fieri («que deseja ardentemente a

salvação de todos os homens»); ninguém pode recusar-se a escutá-la

sem perder a paz da alma; é a profunda nostalgia de Deus, que Ele

próprio introduziu em nós – dom maravilhoso – depois de ter

realizado, em relação a cada homem, aquelas inefáveis «obras das

suas mãos» que, na linguagem dos teólogos, se chamam criação,

elevação e redenção.

Através dos séculos cristãos, poucos como Santo Agostinho

souberam exprimir, com aquele tom persuasivo de conhecimento

adquirido, com aqueles acentos comovidos de experiência sofrida,

esta nostalgia profunda do coração humano. Escritor de intuições



elevadas e de profundos estados de alma, soube definir num grito do

seu espírito magnânimo toda a condição do homem, viandante nesta

terra: Fecisti nos, Domine, ad Te, et inquietum est cor nostrum

donec requiescat in Te («Fizeste-nos, Senhor, para Ti, e o nosso

coração estará inquieto enquanto não descansar em Ti»).

Detenhamo-nos por um instante nesta frase, para procurarmos

esclarecer melhor o nosso trabalho e saber a razão das nossas ânsias.

Não é possível eliminar, erradicar a nostalgia que cada um traz

dentro de si: enraizada na nossa própria pessoa humana, que está

destinada a ver Deus um dia e a gozar para sempre dele, esta

nostalgia será sempre o nosso companheiro de viagem, o amigo das

horas alegres e tristes da nossa jornada terrena. Mas pode – e deve –

ser aliviada, e para isso está a virtude da esperança. Na segunda

parte da frase de Santo Agostinho, deixa-se realmente uma porta

aberta: donec requiescat in Te («...enquanto não descansar em Ti»).

Se esta porta estivesse fechada, a inquietação e a nostalgia converter-

se-iam em desespero e angústia.

Enquanto estivermos a caminho, enquanto permanecermos como

viandantes nesta terra, traremos dentro de nós a nostalgia de Deus e

uma inquietação obscura, gerada pela incerteza acerca da obtenção

do nosso fim último (com efeito, salvo uma revelação privada de

Deus, ninguém pode estar certo da sua própria salvação eterna):

nostalgia e inquietação que podem – e devem, agora que estamos

convencidos disso – ser mitigados pela esperança cristã. Nós,

cristãos deste mundo, apoiamo-nos na esperança, e quando a

esperança findar – tal como a fé, no fim da nossa vida terrena –

então teremos a alegria da posse sem sombras e o reino da caridade

sem mais temores. No fim da nossa vida humana, meu irmão,

espera-nos ou a alegria da posse ou o desespero de nos vermos

privados para sempre de Deus.

A esperança, virtude teologal, faz-nos tender continuamente para

Deus, pela confiança no socorro que Ele nos prometeu: Confidite,

ego vici mundum («Tende confiança, eu venci o mundo»). O motivo

formal – como diriam os teólogos – desta virtude é o próprio Deus,

sempre disposto a ajudar: Deus auxilians («Deus auxiliador»), a

omnipotência auxiliadora. E, apesar disso, acontece tantas vezes que



nós, cristãos – e esta é uma das muitas contradições da nossa vida –

substituímos na nossa alma e no nosso coração a grande e bela

Esperança – que é a de Deus e do nosso último fim – por outras mais

pequenas, embora sugestivas, esperanças humanas.

Não é que os cristãos não devam ter esperanças humanas, antes

pelo contrário: existem esperanças belas e nobres que devem estar

presentes no nosso coração mais que em nenhum outro. Mas

também aqui – na «província» da esperança – é preciso que na

nossa alma e no nosso coração reinem a ordem, a hierarquia e a

harmonia da esperança, e que nenhuma esperança humana – por

mais nobre e bela que seja – possa obscurecer a luz e diminuir a

força da esperança em Deus, nosso fim último, possuído e gozado

para sempre na vida eterna. É por isso que, não raras vezes na nossa

vida, Deus, mediante o jogo da sua Providência, faz cair

compassivamente algumas esperanças humanas que o nosso padrão

de valores pessoal talvez tivesse exorbitado, a fim de impedir que

possam ocupar no nosso coração o lugar que só a grande esperança

de Deus deve ocupar.

É preciso então que saibamos secundar o jogo da Providência e

que aprendamos a restabelecer a verdadeira ordem de valores na

escala da esperança. Deus ajudar-nos-á eficazmente a acalmar todas

as esperanças humanas que, em obséquio à ordem estabelecida por

Ele, não tenhamos hesitado em colocar no seu justo lugar. Mas se,

pelo contrário, ao abalarem-se por disposição divina as esperanças

humanas, ripostarmos persistindo em afastar de nós a grande

esperança de Deus, cavaremos com as nossas mãos um fosso de

rebelião e desespero.

Não preciso de te dizer quantas crises deste género conheci: tu

mesmo terás tido experiência de muitas. Crises de que, não raro, só

tomamos conhecimento pela aparência humana exterior, e a que

damos o nome de complexo ou nervos, enquanto a verdadeira

realidade é outra, e o diagnóstico é de natureza mais espiritual, de

conteúdo mais profundo.

De uma coisa podes estar certo: enquanto não possuirmos e

vivermos a verdadeira virtude cristã da esperança, a nossa vida



estará desprovida de firmeza, e permaneceremos na instabilidade.

Passaremos com extrema facilidade da presunção, quando tudo

correr bem e a nossa vida não experimentar sobressaltos nem

desilusões, para o desencorajamento, que despertará e se anichará

no nosso ânimo ao menor contratempo que altere as nossas

previsões, ferindo a nossa susceptibilidade, invalidando os nossos

programas ou desiludindo as nossas expectativas.

A virtude da esperança, profundamente vivida, coloca-se acima

de tais flutuações, convertendo-se em firmeza invencível e abandono

confiante, numa permanente fidelidade ao dever. Lembras-te das

palavras de Cristo às águas agitadas e ameaçadoras do mar da

Galileia? Tace, obmutesce («Cala-te, acalma-te»). Parecem encarnar

a voz da esperança que, com a sua força, impõe silêncio ao tumulto

interior do desalento. Et venit tranquillitas magna («E sobreveio

uma infinita bonança»). Esse é o fruto da esperança: a calma, a

serenidade, a paz.

Como ensinam os teólogos («A esperança dá uma certeza de

tendência»); spes certitudinaliter tendit in suum finem, afirma São

Tomás. Não obstante os nossos insucessos, as nossas incoerências, as

nossas culpas, devemos sempre esperar em Deus, que prometeu

ajuda àqueles que o procuram com humildade e com perseverança:

Petite et accipietis («Pedi e recebereis»). O quê? Os bens temporais,

condicionalmente, na medida em que forem úteis à nossa salvação

eterna; as graças necessárias, sem condições; e não apenas a graça,

mas o Espírito Santo, altissimum donum Dei («altíssimo dom de

Deus»). E aqui retornam espontaneamente ao nosso espírito as

palavras de Jesus à Samaritana: Si scires donum Dei... («Se

conhecesses o dom de Deus...»). Se verdadeiramente conhecêssemos

e compreendêssemos, na sua plenitude, o dom de Deus,

invocaríamos com mais frequência o Espírito Santo, e procuraríamos

confiadamente não nos desviarmos do caminho recto e alcançar sem

quedas nem demoras o nosso fim último.

A batalha da esperança cristã deve ser travada todos os dias:

Dominus regit me et nihil mihi deerit («O Senhor governa-me, e

nada me faltará»), plenamente convencidos – porque isso faz parte

da própria virtude teologal da esperança – de que esta não depende



dos nossos méritos ou virtudes, mas da misericórdia e omnipotência

de Deus. Com efeito, à luz da esperança, Deus aparece-nos non

aestimator meriti, sed veniae largitor («não pelo apreço dos nossos

merecimentos, mas pela largueza do vossso perdão»), como

repetimos todos os dias numa das orações da Santa Missa. Fazendo

finca-pé nas forças que obtemos desta virtude teologal, devemos

aprender a combater os movimentos de desânimo quotidiano que

dificultam o nosso caminho quotidiano para a perfeição evangélica;

devemos aprender a resistir, também diariamente, às alfinetadas do

pessimismo que, com o decorrer do tempo e a monotonia da vida,

tendem a aumentar. Estes estados de ânimo encerram qualquer coisa

que evoca na nossa memória, com a sua força pacata e um pouco

melancólica, duas figuras evangélicas: mulier inclinata («a mulher

curvada») e o homem da mão direita tolhida, duas figuras que, pelo

seu abatimento, fraqueza e inactividade, estão particularmente aptas

a exprimir os efeitos produzidos no espírito humano por essas

doenças morais chamadas pessimismo e desalento, que não são mais

do que ausência da virtude e da esperança.

Com não menor ardor, devemos, porém, impedir que o

pessimismo e o desalento penetrem na nossa vida de apostolado,

com o seu trágico peso de esterilidade. O apostolado cristão exige

esforço continuado, perseverante, tenacidade e fé inquebrantável nas

graças do Senhor e na missão por Ele confiada a cada homem. Para

que nenhum dos elos desta cadeia se quebre, é precisa a força que

brota da esperança cristã, através da qual o homem bem temperado

na luta do apostolado aprende a saber recomeçar. Sirva-nos de

exemplo a tenacidade do apóstolo Pedro, no episódio da pesca

milagrosa: não se detém pelo facto de totam noctem laborantes nihil

cepimus («toda a noite trabalhando, não apanhámos nada»); pelo

contrário, declara-se disposto a regressar ao trabalho: in verbo tuo

laxabo rete («segundo a tua palavra lançarei a rede»).

Mas, com a força da esperança cristã, não devemos procurar

robustecer apenas a nossa vida; é preciso que saibamos infundir nos

outros confiança e serenidade, dando vida a um verdadeiro e

específico apostolado de confiança, seguindo o exemplo dos

anónimos amigos do cego de que fala São Lucas no seu Evangelho,

que o encorajam com estas belas palavras a responder ao apelo do

Â



Senhor: Animaequior esto: surge, vocat te («Ânimo: levanta-te, Ele

chama-te»). A esperança cristã conduz as almas ao abandono: com

efeito, quem espera verdadeiramente no Senhor é sempre fiel à

vontade manifesta de Deus (fidelidade que entra no âmbito da

virtude da obediência) e assim dispõe eficazmente o seu ânimo para

o abandono na vontade de beneplácito de Deus. Este perfeito

abandono, a que conduz a virtude da esperança difere

profundamente, como sabes, do «quietismo», exactamente porque o

abandono, quando é verdadeiro, se faz acompanhar da esperança e

da constante fidelidade aos deveres de cada dia, nas mais pequenas

coisas, em todos os instantes. Na verdade, a esperança não poupa o

cristão; leva-o a comprometer-se com todas as suas forças e

possibilidades, coage-o a prosseguir, a perseverar no seu caminho,

mesmo que venham a ruir todos os apoios humanos; é precisamente

nestas ocasiões que se afirma em toda a sua grandeza a verdadeira

esperança em Deus. É o momento de contra spem in spem credidi

(«esperei contra toda a esperança»), afirma vitoriosamente São

Paulo; é sempre um momento de Deus, um momento que Ele reserva

às almas particularmente amadas.

A esperança não deve ser nunca um cómodo subterfúgio da nossa

preguiça. É o que te recorda o Senhor em dois milagres que realizou:

quando (initium signorum, «começo dos milagres») transforma em

Caná da Galileia a água em vinho e quando multiplica os pães e os

peixes diante da multidão. Tanto num caso como noutro, o milagre

da omnipotência do Senhor opera-se depois de se terem esgotado

todas as possibilidades humanas, depois de os homens terem feito

tudo o que podiam fazer; a água não será transformada em vinho

senão quando os fiéis criados tiverem enchido os recipientes usque

ad summum («até ao cimo») e, antes de multiplicar os pães e os

peixes, o Senhor exige o sacrifício total de todos os meios de

subsistência de que dispunham, isto é, dos peixes e dos pães que

possuíam; não importava que fossem poucos ou muitos, o

importante era que dessem tudo o que tinham. Para começarmos a

viver a virtude da esperança, devemos pedir a ajuda da nossa Mãe do

céu, daquela que é a nossa esperança: Mater mea, fiducia mea

(«Minha Mãe, minha esperança»).



HUMILDADE

Tenho pensado repetidas vezes que a virtude da humildade paga

caro o preço do nome que traz e da realidade que contém. Com

efeito, nenhuma outra virtude é tão desprezada, tão ignorada e

deformada, como esta virtude cristã. A virtude da humildade é uma

virtude humilhada. E não sei o que lhe faz mais mal, se o

esquecimento em que o mundo a deixa, as troças e o escárnio com

que muitos a acolhem, ou a falsidade e a pouca elegância com que

alguns a apresentam.

Parece-me que se torna verdadeiramente necessário que nós

cristãos aprendamos a conhecer melhor esta virtude, sentindo

profundamente a sua importância; que lutemos por conquistá-la e

vivê-la rectamente e, desse modo, possamos apresentá-la tal como é

aos olhos de um mundo contagiado de vaidade e de soberba. A este

apostolado do bom exemplo, tão eficaz como esquecido, devemos tu

e eu sentir-nos convidados por Jesus Cristo, quando diz: Discite a me

quia mitis sum et humilis corde, («Aprendei de mim que sou manso

e humilde de coração»).

Humildade de coração: assim nos quer o Senhor, com aquela

humildade que nasce no coração e frutifica nas obras. Porque é falsa

essa outra humildade que nasce e morre nos lábios: é uma

caricatura. Palavras, atitudes, modos, são incapazes por si sós de

criar uma virtude: são capazes, sim, de a deformar. A inteligência

deve abrir-nos o caminho do coração e ajudar-nos a depositar nele,

com afecto, a boa semente da verdadeira humildade, que, com o

tempo e a graça de Deus, deitará raízes profundas e dará frutos

saborosos.

A humildade tem início no momento luminoso em que a

inteligência descobre e admite, com a força necessária para que o

coração possa amá-la, a verdade fundamental, simples e profunda de

que, sem Deus, não podemos fazer nada. Devemos aprender a partir,

com as nossas mãos soberbas, o pão branco da verdade evangélica, e

a distribuí-lo diante dos nossos olhos ofuscados, que têm em tão alta

consideração o nosso «eu» e os nossos talentos.



Escuta-me! Todos os nossos esforços por melhorar e por crescer

no amor de Deus e na prática das virtudes evangélicas são vãos se a

graça de Deus não nos ajudar: Nisi Dominus ædificaverit domum, in

vanum laborant qui ædificant eam («Se o Senhor não edifica a casa,

em vão se afadigam os que a constroem»). A vigilância mais atenta e

constante é perfeitamente inútil sem a vigilância forte e amorosa da

graça divina: Nisi Dominus custodierit civitatem, in vanum vigilat

custos («Se o Senhor não vigia a cidade, vã é a vigilância da

sentinela»). Eis por que as nossas palavras e as nossas acções de

nada servem quando pretendemos servir-nos delas para a nossa

actividade em benefício das almas.

Sem a água pura da graça divina, o nosso apostolado e as nossas

fadigas são uma agitação estéril: Neque qui plantat est aliquid neque

qui rigat, sed qui incrementum dat, Deus («O que conta não é aquele

que planta, ou aquele que rega, mas Deus, que dá o incremento»).

Mas esta graça, que é necessária para se progredir nas virtudes,

para se resistir às tentações e para que o nosso apostolado seja

fecundo, é concedida pelo Senhor àqueles que são humildes de

coração: Deus superbis resistit, humilibus autem dat gratiam

(«Deus resiste aos soberbos e dá a sua graça aos humildes»).

O Senhor, que com suma bondade e uma vigilância cheia de

delicadeza distribui copiosamente as suas graças, não se serve dos

soberbos para realizar os seus desígnios: teme que se condenem. Se

se servisse deles, esses homens encontrariam nessa graça, de acordo

com os seus hábitos, um novo motivo de soberba, e, nessa vanglória,

a causa de um novo castigo.

Meu amigo, conforme ensinam os santos, a humildade consiste

na verdade. Que grande motivo para a aceitarmos e vivermos!

Noverim me! («Que eu me conheça, Senhor!»). Este conhecimento

íntimo e sincero de nós mesmos conduzir-nos-á pela mão à

humildade.

Deixa-me que to diga — tenho-o dito a mim mesmo muitas vezes

no meu íntimo — não és nada: a existência, recebeste-a de Deus; não

tens nada que não tenhas recebido d'Ele; os teus talentos, os teus



dons, de natureza e de graça, são exactamente isso: dons; não o

esqueças! A graça é graça e fruto dos méritos do Salvador.

A este nada que tu és, ainda acrescentaste o pecado: abusaste

tantas vezes da graça de Deus, por malícia ou, pelo menos, por

fraqueza! E a essas duas realidades ainda somaste uma terceira, mais

triste que as primeiras: sendo nada e pecado... viveste de vaidade e

de orgulho. Nada... pecado... orgulho. Que fundamento seguro para a

nossa humildade, que será certamente humildade verdadeira,

humildade do coração!

O soberbo e o incrédulo têm muito mais de comum do que

pensamos. O incrédulo é um cego que atravessa o mundo e vê as

coisas criadas sem descobrir Deus. O soberbo descobre e vê Deus na

natureza, mas não consegue descobri-Lo e vê-Lo em si mesmo. Se

descobrires Deus em ti mesmo, serás humilde e atribuirás a Ele tudo

o que de bom existe em ti: quid habes quod non accepisti? («Que

possuis que não tenhas recebido?»). Não fecharás insensatamente os

olhos a nenhuma das virtudes ou qualidades que existem na tua

alma, porque sabes que vêm de Deus e que um dia Ele te pedirá

contas delas.

Trabalharás para que dêem fruto: não enterrarás nenhum dos

teus talentos. E, conservando o mérito das boas obras, saberás dar

toda a glória a Deus: Deo omnis gloria! («Para Deus toda a glória»).

A vã complacência não encontrará lugar na tua alma humilde.

Através do sulco aberto pela humildade, a paz entrará na tua

alma. É uma promessa divina: Discite a me quia mitis sum et humilis

corde et invenietis requiem animabus vestris («Aprendei de mim,

que sou manso e humilde de coração, e encontrareis paz para as

vossas almas»). Um coração sincero e prudentemente humilde não

se perturba por nada.

Meu amigo, podes estar certo de que, quase sempre, a causa das

nossas perturbações e das nossas inquietações reside na preocupação

excessiva pela estima própria ou no desejo inquieto da estima dos

outros. A alma humilde abandona a estima própria e o desejo de

estima dos outros nas mãos de Deus.



E sabe que aí estão seguras. Tira forças da humildade para dizer

ao Senhor: se Tu não as queres, eu também não sei que fazer com

elas. Neste generoso abandono, encontra a paz prometida aos

humildes. Que a humildade de Maria te sirva de consolo e modelo.

MANSIDÃO

Tu, que conheces a vida do Senhor, sabes perfeitamente que

Jesus Cristo quis unir numa mesma página do Evangelho a mansidão

e a humildade. Ele to recorda agora com a sua voz amiga e com

palavras claras: Discite a me quia mitis sum et humilis corde et

invenietis requiem animabus vestris («Aprendei de mim, que sou

manso e humilde de coração e encontrareis paz para as vossas

almas»).

Como vês, a mansidão e a humildade são duas virtudes que

devem permanecer unidas no nosso coração, duas irmãs que vivem a

mesma vida, dois metais preciosos que se fundem completando-se,

um com a sua solidez, outro com o seu raro esplendor. Dois aspectos

muito positivos e muito viris da nossa vida interior: com a humildade

ganhamos o coração de Deus; com a mansidão atraímos os nossos

irmãos e conquistamos os seus corações.

Agora que meditamos na presença de Deus, quero dizer-te que

esta virtude é para todos, também para ti. Todos precisam muito

dela, já que a vida é uma contínua relação com os outros, uma

convivência, uma série de relações, a ocasião de encontros de todo o

género. A tua família, os teus irmãos, os amigos; as tuas relações

profissionais e sociais; os teus superiores, os teus iguais, os que estão

sujeitos a ti: é aqui que o Senhor te espera.

Em todas estas relações e encontros deve resplandecer a tua

mansidão cristã. Se souberes ungir o teu carácter com a força e o

vigor desta virtude, o teu coração assemelhar-se-á ao coração de

Cristo: mitis sum et humilis corde («Sou manso e humilde de

coração»).



O sacerdote deve ser humilde para ter paciência e caridade cristãs

no trato com as almas e assim ser eficaz; a mãe cristã garantirá a

educação, forte e duradoura, dos seus filhos se souber exercitar-se na

mansidão; na intimidade da família reinará a paz se as relações

mútuas se desenvolverem num clima de mansidão; e se as relações

profissionais e sociais decorressem sob o signo desta virtude, seriam

bem diversas, e muitos, que procuram inutilmente a paz por outros

caminhos, não tardariam a encontrá-la.

Todos somos facilmente inclinados a pensar que se chega mais

longe na prática do bem com gritos e ordens peremptórias, que a

educação se garante com ameaças e modos bruscos, que o respeito se

obtém elevando a voz e usando modos autoritários. Mas então, que

lugar ocupará nas nossas vidas a mansidão cristã? Por que motivo

Jesus a recomendou no Evangelho?

Quantas vezes a própria vida se encarregou de te dar uma

resposta a estas interrogações, ensinando-te que a eficácia se

esconde quase sempre por detrás da mansidão de Cristo, que o bem é

o fruto daqueles que procuram e sabem encontrar palavras claras e

amáveis, utilizá-las numa conversa serena e persuasiva, e ungi-las

com o bálsamo das boas maneiras.

Quantas vezes a experiência te fez compreender que as correcções

e as censuras, feitas sem mansidão cristã, fecham o coração da

pessoa que as deve receber, porque não podemos esquecer nunca

que, quando deixamos de ser pai, irmão, amigo para o nosso

próximo, tudo o que sai dos nossos lábios traz fatalmente consigo

mesmo o germe da esterilidade.

Procura sempre, por meio da mansidão cristã, que é amabilidade

e afabilidade, ter nas mãos os corações das pessoas que a Providência

divina pôs no caminho da tua vida e recomendou aos teus cuidados.

Se perdes o coração dos homens, dificilmente poderás iluminar-lhes

as inteligências e conseguir que as suas vontades sigam o caminho

que lhes indicas. Meu amigo, tu, se sentes nos teus braços e no teu

coração a responsabilidade de outras almas, o peso de outras vidas,

não deves perder nunca de vista que a confiança não é coisa que se

imponha, mas algo que se inspira. E sem a confiança das pessoas que



te circundam, que colaboram contigo e que te servem, como será

amarga a tua vida e infecunda a tua missão!

A mãe cristã compreenderá muito bem estas palavras pensando

na educação dos seus filhos, o sacerdote meditando no bem das

almas que dirige ou daqueles que lhe prestam a sua colaboração, e o

próprio director de um escritório ou de uma fábrica se deterá a

pensar na tranquilidade dos seus empregados e dos seus subalternos.

O teu mau génio, as tuas reacções bruscas, os teus modos pouco

amáveis, as tuas atitudes desprovidas de afabilidade, a tua rigidez

(tão pouco cristã!) são a causa de que te encontres só, na solidão do

egoísta, do homem amargo, do eterno descontente, do ressentido, e

são também a causa de que à tua volta, em vez de amor, haja

indiferença, frieza, ressentimento e desconfiança.

É preciso que, com um temperamento afável e compreensivo,

com a mansidão de Cristo misturada na tua vida, sejas feliz e faças

felizes todos os que te circundam, todos os que se encontram no

caminho da tua vida. À tua passagem, deves deixar o bonus odor

Christi («o bom odor de Cristo»): o teu sorriso habitual, a tua calma,

o teu bom-humor e a tua alegria, a tua caridade e a tua compreensão.

Deves assemelhar-te a Jesus, que pertransiit benefaciendo

(«passou fazendo o bem»). Aqueles que desconhecem a mansidão de

Cristo deixam atrás de si uma nuvem de descontentamento, um rasto

de animosidade e de dolorosas amarguras, uma sequência de feridas

não cicatrizadas; um coro de lamentos e uma quantidade de corações

fechados, por um tempo mais ou menos longo, à acção da graça e à

confiança na bondade dos homens.

Pergunta-te a ti mesmo, num sincero e luminoso exame de

consciência, o que tens deixado atrás de ti até este momento: os que

te consideraram como pai, irmão, amigo, aqueles que te trataram

como superior, chefe ou companheiro, todos esses, o que é que

receberam de ti? O que é que permaneceu nas suas almas depois de

te haverem encontrado?



Tu que concebes toda a tua vida em função do apostolado, não

podes deixar de pensar no que Jesus promete numa das bem-

aventuranças: Beati mites quoniam ipsi possidebunt terram («Bem-

aventurados os mansos, porque possuirão a terra»). Ser manso é

possuir a terra, e essa é a primeira condição para darmos glória a

Deus e levarmos a paz aos homens.

Se tu e eu, que queremos que a nossa vida se consuma na prática

do bem, não sabemos possuir a terra, atraindo os corações, como

poderemos levá-la a Deus? Antes de tentarmos fazer santos todos

aqueles a quem amamos, é preciso que os tornemos felizes e alegres:

nada prepara melhor a alma para a graça do que a alegria.

Sabes perfeitamente — quero apenas recordar-to — que, quando

tens entre as mãos os corações daqueles que queres tornar melhores

e os sabes atrair com a mansidão de Cristo, já percorreste metade do

teu caminho apostólico. Quando te têm afecto e confiam em ti,

quando se mostram contentes, o terreno está preparado para a

sementeira. Os seus corações abrem-se, como terra boa, para

receberem o branco trigo da tua palavra de apóstolo, de educador. Se

souberes falar sem ferir, sem ofender, mesmo que devas corrigir ou

repreender, os corações não se fecharão.

De outro modo, as tuas palavras esbarrarão contra um muro

maciço; a tua semente não cairá em terra fértil, mas iuxta viam («na

berma da estrada») da indiferença ou da falta de confiança, ou super

petram («sobre a pedra») de um espírito mal disposto, ou inter

spinas («entre espinhos») de um coração ferido, ressentido, cheio de

rancor.

Nunca percamos de vista que o Senhor prometeu a sua eficácia às

caras alegres, aos modos afáveis e cordiais, à palavra clara e

persuasiva que dirige e forma sem magoar: beati mites quoniam ipsi

possidebunt terram. Não devemos esquecer nunca que somos

homens que tratam com outros homens; mesmo quando queremos

fazer bem às almas. Não somos anjos. E por isso a nossa fisionomia,

o nosso sorriso, os nossos modos são elementos que condicionam a

eficácia do nosso apostolado.



Não podemos terminar sem pedir a Maria, Mater amabilis («Mãe

amável»), que nos fite com os seus olhos misericordiosos: illas tuas

misericordes oculos ad nos converte («os Vossos olhos

misericordiosos a nós volvei»). Sob o olhar de uma Mãe tão amável,

compreenderemos muito bem o valor, a necessidade e a eficácia da

mansidão cristã.

AS HUMILHAÇÕES

Se a paciência é o caminho que conduz à paz e o estudo o

caminho que conduz à ciência, a humilhação é o único caminho que

conduz à humildade. É no que meditaremos agora tu e eu, depois de

termos ficado a sós com Deus Nosso Senhor. Se queremos uma

verdadeira e autêntica vida espiritual, é natural que sintamos um

desejo muito actual e muito firme de humildade. E esta preocupação

pela humildade é que nos leva a perguntar-nos como havemos de

obter o maior fruto possível na nossa vida espiritual das humilhações

que o Senhor nos faz sentir no mais profundo da nossa alma e

daquelas outras que dispõe no nosso caminho de trabalho.

Há momentos — momentos delicados — na vida espiritual, em

que a alma se sente profundamente humilhada. Luzes muito

concretas e muito claras de Deus Nosso Senhor põem a descoberto e

fazem sobressair tudo o que de mais humilhante possam ter as

nossas misérias e as nossas deficiências, as nossas inclinações e as

nossas imperfeições, os nossos defeitos. Os olhos da nossa alma

abrem-se para o que somos sem querer, para o que sentimos sem

querer e para o que nos atrai, embora o detestemos. Muitos defeitos,

porventura anteriormente desconhecidos, afloram com contornos

claros e precisos ante o olhar atónito da alma. E o campo da

consciência vê-se assaltado violentamente pelos insucessos e

deficiências que a nossa vida conheceu.

Em ocasiões de maior recolhimento, em dias de retiro, é fácil que

o Senhor introduza as almas neste caminho, para as fazer crescer na

humildade e aprofundar no conhecimento de si mesmas. Nesses

momentos, nessas circunstâncias, lembra-te desta frase que agora te



reproduzo: Digitus Dei est hic! («O dedo de Deus está aqui»). Não te

esqueças de que é o amor de Deus por ti que te proporciona estas

luzes de conhecimento próprio, este sentimento do que foste ou do

que és, esta humilhação cuja força estimulará a tua alma a enveredar

pelo caminho da humildade.

Não te esqueças de que o Senhor reserva este tratamento às

almas que mais ama: ego quos amo et arguo («Eu repreendo aqueles

que amo»). Por isso, meu amigo, a nossa reacção sobrenatural em

face das humilhações deve ser a de um acto de profunda acção de

graças: gratias tibi quia humiliasti me («agradeço-te porque me

humilhaste»). Esta humilhação interior ou aquele insucesso exterior

deixarão a tua alma impregnada de humildade e darão à tua vida

uma santidade maior e, muito provavelmente, uma nova eficácia às

tuas actividades.

Não penses que és pior, agora que vês o que antes não vias, agora

que sentes profundamente o que antes não sentias, agora que tiveste

ocasião de conhecer uma deficiência do teu carácter, da tua formação

e das tuas atitudes. Não és pior; és melhor, ou, pelo menos, estás em

óptimas condições de melhorar. Se os soubeste aproveitar, esses

momentos fizeram-te percorrer metade do caminho, porque sabes

onde se encontra o mal que deves eliminar, porque conheces o

defeito que deves combater e sabes também que precauções deves

tomar para evitar surpresas.

Qual há-de ser a nossa disposição interior e a nossa reacção

sobrenatural ante essas humilhações internas e esses insucessos

externos que ameaçam a paz e a tranquilidade da nossa vida

interior? A nossa primeira reacção em face seja do que for, deve ser

uma reacção de humildade. Devemos aceitar a humilhação ou o

insucesso com verdadeira humildade, com essa humildade a que se

chama de coração, porque nele tem as suas raízes e dele extrai toda a

sua força. E não só aceitar as humilhações, mas amá-las, amar a

nossa própria miséria e desse modo conseguir dar graças a Deus por

nos conhecermos como na realidade somos.

Depois, havemos de evitar tudo o que seja ou saiba a rebelião

interior. Que falta de humildade de coração não demonstraríamos se



nos rebelássemos contra esse estado de humilhação em que a

bondade e a providência querem colocar-nos para que a nossa alma

amadureça e se una mais com Ele!

Não deves apenas repelir a revolta, mas também evitar com

cuidado qualquer justificação diante de ti mesmo e dos outros. As

fáceis e abundantes justificações que, se não fores verdadeiramente

humilde, encontrarás para alimentares a tua soberba — que surge em

defesa do óptimo conceito que fazes de ti mesmo — cortarão à

nascença todos os frutos de humildade e de eficácia que Deus

reservava à tua alma. Não te justifiques! Não te justifiques diante da

tua alma só e humilhada! Afoga na humildade o argumento soberbo

que aparentemente fecharia uma ferida mal cicatrizada. Desbarata

corajosamente o contra-ataque do orgulho disposto a recuperar as

posições que o teu amor-próprio perdeu. Vira as costas e a cara aos

afagos insidiosos da soberba. Repara que é a hora de Deus. Ama

nesciri et pro nihilo reputari («Ama ser ignorado e tido por nada»).

E nunca deves desanimar ante as humilhações. Este é o último

escolho que a tua psicologia tem que vencer para que não reste

nenhum complexo no teu carácter, nem limitação alguma na tua

capacidade de trabalho e de serviço a Deus. O bálsamo do optimismo

e da confiança fará com que a ferida — cauterizada pela humildade —

cicatrize perfeitamente e se transforme num troféu de glória. A

desconfiança e o desalento fariam um mal terrível à tua luta ascética

e à tua vida de apóstolo.

Depois de termos reagido com humildade de coração e de termos

evitado, também com humildade, os escolhos que acima te indiquei,

levantar-nos-emos com uma grande confiança. Que bom ponto de

partida para a nossa confiança é a humilhação recebida com alegria!

Devemos sentir com São Paulo a força e o estímulo da virtude da

esperança que, como o vento do mar, incha as velas da nave da nossa

vida interior: cum infirmior, tunc potens sum («quando sou mais

fraco, então é que sou mais forte»). Agora que sou mais consciente

das minhas fraquezas, poderei apoiar-me eficazmente na fortaleza de

Deus. Esta esperança reavivará o amor adormecido e fará que

encontremos palavras apropriadas para o exprimirmos ao Senhor; e

não conheço palavras mais apropriadas para este momento espiritual



do que as palavras de Pedro a Cristo, palavras de amor contrito e

confiante, no seu primeiro encontro com o Senhor após a tríplice

negação: Domine, tu omnia nosti, tu scis quia amo te! («Senhor, tu

sabes tudo, tu sabes que eu te amo!»).

Tu sabes, Senhor, que te amo, apesar de tudo, acima de tudo. E o

peso que te oprimia desaparece, e da humilhação apenas restam

humildade, experiência, confiança e amor.

A humildade e a confiança conduzem pela mão a nossa alma à

alegria e à decisão. Quantos são os recursos da humildade! As nossas

forças aumentam, a nossa decisão torna-se mais firme e mais

prudente. A alegria leva à nossa alma as palavras animosas de São

Paulo: libenter gloriabor in infirmitatibus meis («de bom grado me

gloriarei nas minhas fraquezas»). E a decisão concretiza-se nestas

palavras do Doutor das gentes: omnia possum («posso tudo»).

O colóquio com a Virgem Maria, que é toda humildade, é tão

espontâneo que prefiro não reduzi-lo a escrito; prefiro que a tua alma

e a minha o façam a sós com Ela.

O ITINERÁRIO DO ORGULHO

Existe um caminho que não é, certamente, o da salvação nem o

da felicidade, e pelo qual, não obstante, enveredamos com toda a

facilidade e com muita frequência. E a este propósito deixa que te

confie alguns pensamentos e reflexões, para que juntos aprendamos

a reconhecê-lo desde o primeiro instante e a evitá-lo sempre.

O itinerário do orgulho tem um ponto de partida bastante triste,

porque começa com a negação de Deus nas nossas almas e nas

nossas vidas. A este respeito alguém observou agudamente que o

ateu e o orgulhoso têm pontos em comum. Com efeito, o ateu recusa-

se a admitir a existência de Deus pelas provas da criação e das

criaturas; não vê Deus Nosso Senhor nas coisas criadas. O orgulhoso

recusa-se a reconhecer Deus na sua alma e na sua vida: não



surpreende Deus Nosso Senhor nos dons da natureza e da graça que

enriquecem a sua pessoa e frutificam na sua vida.

Na realidade, o orgulho não é mais do que uma estima

desordenada das qualidades e dos talentos pessoais. Não é mais do

que a ideia desmedida e desordenada que formamos de nós mesmos.

Cultivamos voluntariamente e com uma espécie de circunspecção

interior esse alto conceito de nós mesmos, e não admitimos qualquer

sombra, por pequena que seja, qualquer referência a outras pessoas,

nem suportamos qualquer censura ou correcção. Atribuímos a nós

mesmos — esquecendo-nos por completo de Deus Nosso Senhor —

tudo aquilo que somos e valemos. E, desse modo, excluímos Deus e

os outros da nossa vida: só eu, diz obstinadamente o orgulhoso,

contemplando-se com complacência e encastelando-se em si mesmo

com presunção.

Nas almas que seguem o caminho do orgulho, não encontram

nenhuma ressonância aquelas palavras de São Paulo: Quid habes

quod non accepisti? («Que tens de próprio que não tenhas

recebido?»). Nem despertam eco aquelas outras palavras que

completam o raciocínio do Apóstolo: Quid gloriaris quasi non

acceperis? («Por que te vanglorias, como se não tivesses recebido o

que possuis?»).

Se existe algum caminho que torne as almas complicadas, é o

caminho do orgulho. O itinerário do orgulho é um labirinto em que

as almas se desorientam e se perdem. O orgulho destrói a

simplicidade das almas, e esse ser e aparecer sem pregas — sine

plicis — que é uma característica encantadora das pessoas humildes.

Mas quantas pregas se formam na alma contaminada pelo

orgulho! É um vício capital que induz — cada vez com mais força — a

dar voltas continuamente sobre nós mesmos, a retornar infinitas

vezes e a deleitar-nos com o pensamento dos talentos próprios, das

virtudes próprias, dos êxitos próprios e daquela determinada ocasião

ou circunstância em que triunfámos. E este é o mundo, oco e

mesquinho, da vã complacência.



Do mundo interior passa-se ao mundo exterior: o itinerário do

orgulho continua a sua marcha implacável. Tudo o que essas pessoas

construíram dentro de si, desejam agora edificá-lo à sua volta.

Gloriam meam alteri non dabo («Não darei a outro a minha

glória»), disse o Senhor. E a alma orgulhosa riposta a este imperativo

divino, apropriando-se dessa glória.

Este itinerário infeliz jamais passará pelo Senhor. Nada, nem

ninguém, poderá fazer dizer às almas que enveredaram por este

caminho: Gratia Dei sum id quod sum («Só pela graça divina sou o

que sou»). O seu olhar e o seu pensamento jamais se levantarão das

qualidades e dos triunfos pessoais para se fixarem em Deus Nosso

Senhor e agradecerem-Lhe a sua bondade. O olhar e o pensamento

destas almas detêm-se sempre na planície. O itinerário do orgulho

começa com a exclusão de Deus e o ensimesmamento.

O horizonte do orgulhoso é terrivelmente limitado: esgota-se em

si mesmo. O orgulhoso não consegue olhar para além da sua pessoa,

das suas qualidades, das suas virtudes, do seu talento. É um

horizonte sem Deus. E neste panorama tão mesquinho nunca

aparecem os outros: não há lugar para eles. Dado o alto conceito que

tem de si mesma, a alma que segue este itinerário nunca pede

conselho a ninguém e de ninguém aceita conselhos. Basta-se a si

própria. Vive agarrada ao juízo próprio e à vontade própria, até à

casmurrice, e voluntariamente ignora, até ao desprezo, qualquer

opinião ou convicção alheia.

Por isso, o desprezo pelo próximo é uma atitude frequente, e

mesmo habitual, entre as pessoas que seguem este caminho.

Convertem-se intimamente em fariseus e consideram os outros como

publicanos, reproduzindo continuamente nas suas vidas a cena e as

atitudes da parábola evangélica: Gratias ago tibi, quia non sum sicut

ceteri homines («Agradeço-te por não ser como os outros homens»).

Os outros existem apenas como termo de comparação, para se

exaltarem no seu orgulho enquanto os desprezam.

As pessoas que se encontram neste caminho não suportam que

exista ninguém superior a elas. É uma possibilidade que não se pode

verificar, nem sequer no mundo das hipóteses. Os outros só podem



servir para elas se exaltarem: devem estar num nível inferior. Os

defeitos dos outros devem servir para pôr em evidência a sua

sabedoria e habilidade, e a escassa inteligência dos outros, para fazer

resplandecer o seu grande valor. E aqui se encontra a raiz da inveja,

dos ciúmes e das ansiedades que acompanham a vida de todos os que

seguem o itinerário do orgulho.

Mas este caminho infeliz não acaba aqui. Da inveja, passa-se à

inimizade. E quantas são as inimizades que têm origem — estranha

origem — na inveja! Pessoas que se vêem desprezadas, odiadas e

combatidas apenas por serem melhores ou mais inteligentes do que

os seus perseguidores. São réus culpados do grande delito de serem

bons ou inteligentes, ou de terem trabalhado muito. E este delito é

combatido e castigado — no itinerário do orgulho — com a frieza, a

inimizade, o silêncio e a calúnia.

Não perder o lugar, não entregar as armas: quem caminha nesta

direcção chega até ao fingimento e à hipocrisia. Simular aquilo que

não se é, exagerar aquilo que se possui. Tudo é lícito, tudo é bom,

neste maldito caminho, desde que o interessado seja o primeiro

diante de si e na estima dos outros.

Para nos mantermos sempre afastados deste perigo, e para

sairmos dele se nos encontramos nesse caminho, recorramos à

Virgem — Mestra da humildade — para que nos faça compreender

como initium omnis peccati est superbia («a soberba é o princípio de

todos os pecados»).



CELIBATO E CASTIDADE

Meu amigo, a castidade, a castidade perfeita, da qual te falarei

agora, é o reverso da medalha do amor. Um exemplo simples, tirado

do amor humano, ajudar-te-á a compreender e a aprofundar no

sentido que esta virtude deve ter para nós. Quando no mundo se ama

de verdade uma pessoa, e se ama a ponto de a querer para

companheira de toda a vida, esse amor é e deve ser necessariamente

exclusivo: é um amor que ocupa plenamente o coração e a vida da

pessoa e que, logicamente, exclui outros amores incompatíveis com

ele.

Ora, nós devemos amar a Deus com o mesmo coração com que

amamos no mundo as pessoas do mundo. E foi o mesmo coração que

se dá aos amores nobres e límpidos da terra, que nós demos a Jesus,

nós que seguimos as suas pisadas, renunciando com alegria a outros

afectos, que, pelo facto de serem humanos, não deixam de ser

grandes. Tinham os olhos abertos e têm o coração cheio todos

aqueles que se comprometeram com um amor terreno; tínhamos os

olhos abertos e temos o coração cheio, nós que estamos

comprometidos com um amor do céu. Este amor de Deus, que se

concretiza no celibato e na castidade perfeita, é também exclusivo e

proíbe qualquer outro amor que seja incompatível com ele.

Nihil carius Christo («Nada nem ninguém é mais amável do que

Jesus Cristo»), proclamou São Paulo e repetem-no todos aqueles

que, para seguirem mais de perto a Jesus Cristo, renunciaram a

todos os bens da terra, mesmo aos lícitos; como repetiram e repetem

com São Paulo, na apreciação das coisas humanas: omnia arbitrar

ut stercora ut Christum lucrifaciam («todas as coisas da terra são

nada, quando se trata de ganhar Cristo»).

Meu irmão, encaremos o celibato e o amor pela castidade perfeita

como uma exigência, para ti e para mim, do amor de Jesus Cristo. A

nossa alma, o nosso coração e o nosso corpo são d’Ele, foram-Lhe

dados com os olhos bem abertos. E não nos esqueçamos de que não



nos falta nem nos pode faltar absolutamente nada: Deus meus et

omnia («meu Deus e meu tudo»).

Não te posso dizer — porque dir-te-ia uma coisa inexacta — que a

castidade, a pureza, é a primeira das virtudes; tu sabes perfeitamente

— desejo apenas recordar-to — que a primeira virtude, começando

pela base, é a fé: a fé é o fundamento de todo o nosso edifício

espiritual; sabes também que a primeira das virtudes, contemplando

o edifício espiritual de cima, é a caridade: só através dela — rainha

das virtudes — nos unimos directamente a Deus.

Mas também não seria exacto se não te acrescentasse agora que a

castidade, a pureza de vida, forma o ambiente, o clima propício para

que aquelas duas virtudes, e, com elas, as outras, se possam

desenvolver. Não é difícil compreender a importância e a

necessidade da castidade na vida espiritual. Sem essa virtude, que

cria o ambiente, o clima, nunca seremos homens de vida interior;

sem ela, não poderemos possuir uma verdadeira vida sobrenatural. O

homem sensual é a antítese do homem espiritual; o homem carnal

não pode entender as coisas do espírito, as coisas de Deus: é um

prisioneiro da terra e dos sentidos, e jamais poderá elevar-se e

saborear os bens do céu e as alegrias espirituais, profundas e serenas,

da alma.

A castidade também é muito necessária para o apostolado. O

celibato e a castidade perfeita dão à alma, ao coração e à vida externa

de quem os professa, aquela liberdade de que o apóstolo tanto

necessita para poder consagrar-se ao bem das outras almas. Esta

virtude, que torna os homens espirituais e fortes, livres e ágeis,

habitua-o ao mesmo tempo a ver à sua volta almas e não corpos,

almas que esperam luz das suas palavras e da sua oração, e caridade

do seu tempo e do seu afecto.

Devemos amar muito o celibato e a castidade perfeita, porque são

provas concretas e tangíveis do nosso amor de Deus e são, ao mesmo

tempo, fontes que nos fazem crescer continuamente nesse amor.

Tudo isto nos faz pensar como a nossa vida interior aumentará e o

nosso apostolado se tornará eficaz mediante estes sacrifícios cheios

de amor.



Quero lembrar-te agora uma verdade muito simples, uma

verdade que conhecemos, que temos ouvido e ensinado muitas vezes:

a castidade é perfeitamente possível; a castidade é possível sempre e

a qualquer momento; em todas as idades e circunstâncias, também

quando surgem as tentações e as dificuldades. A castidade é possível,

não por causa das nossas limitadas forças, mas porque no-la

conserva a bondade de Deus, mediante a sua graça.

Quero que saboreies estas palavras luminosas do Livro da

Sabedoria: Et ut scivi quoniam aliter non possem esse continens nisi

Deus det ... adii Dominum et deprecatus sum illum ... («E como

soube que não podia ser continente sem a ajuda de Deus ... acudi ao

Senhor e pedi-Lhe ...»).

Todas as almas que lutam e rezam para viverem sicut angeli Dei

(«como os anjos de Deus»), experimentaram a verdade e a realidade

consoladora daquelas palavras ouvidas por São Paulo: sufficit tibi

gratia mea («basta-te a minha graça»).

E continuando neste caminho simples e chão de te recordar

verdades que tu e eu conhecemos e amamos, detenho-me por alguns

instantes num conceito que inteligências pouco esclarecidas pela luz

da fé e corações frios nos dão ocasião de delinear e de meditar. E não

posso esconder-te, meu amigo, que desta vez me encho de pena só de

pensar que possa haver entre os nossos irmãos, entre nós que

doámos ao Senhor a nossa juventude e a nossa vida, alguém que

considere a castidade perfeita como uma mutilação, um sacrifício

que deixa a pessoa incompleta.

Profundamente entristecido, conheci algumas almas — quero

dizer-to em confiança — que trazem sobre os ombros o peso de uma

castidade que consideram menos bela e menos fecunda que o

casamento. Sabes que estas almas não sentem com a nossa Mãe, a

Igreja, enquanto no extravio têm por companhia a tristeza de uma

vida estéril.

A castidade perfeita é, naturalmente, uma renúncia: sabemo-lo e

não o queremos ignorar; a castidade perfeita é uma renúncia ao

prazer carnal, é uma renúncia ao amor conjugal e é uma renúncia à

É



paternidade. Mas é uma renúncia cheia de luz e de amor. É uma

renúncia de amor, porque — repito-te — o amor é por natureza

exclusivo, e quem ama não se priva de nada, quando se priva de tudo

o que não é o seu amor. E quando este amor é Deus, quando este

amor é Cristo, a exclusividade não só não custa, mas encanta. O vazio

desta renúncia é preenchido de um modo maravilhoso e

sobreabundante pelo próprio Deus; o amor de Deus torna-nos felizes

e satisfeitos; não nos falta nada.

A castidade é amor, amor exclusivo de Deus, um amor que não

nos pesa, um amor de Deus que nos torna ligeiros e ágeis e que, ao

mesmo tempo, nos cumula de uma felicidade profunda e serena. E já

que a castidade é amor, devemos repetir, com as nossas vidas sempre

jovens e cheias do entusiasmo dos enamorados, aquelas palavras

com que um autor espiritual concluía uma série de belas páginas

escritas sobre esta virtude: defendemos o nosso direito ao amor.

Com a nossa convicção profunda e clara sobre o significado e a

beleza desta virtude; com a nossa decisão firme e actual, que nos fará

repetir e afirmar que faríamos mil vezes o que fizemos por estarmos

convencidos de que é o melhor que poderíamos ter feito; com os

nossos olhos e os nossos corações postos em Jesus Cristo, a quem

confiámos as nossas vidas, poderemos dizer de verdade que

defendemos o nosso direito ao amor. E dir-te-ei mais, servindo-me

da feliz expressão de um monge poeta: somos, no mundo, os

aristocratas do amor.

E não preciso de te dizer, porque já to disse, que a castidade não

pode ser uma virtude suportada; a castidade deve ser, nas nossas

vidas, uma virtude afirmada com alegria, amada com paixão e

preservada com delicadeza e vigor.

Encarando a pureza como fruto e fonte de amor, consolidá-la-

emos nas nossas vidas, amá-la-emos e guardá-la-emos em toda a sua

maravilhosa extensão e grandeza: Deus Nosso Senhor pede-nos uma

pureza de corpo, de coração, de alma e de intenções. Meu irmão, a

pureza é uma virtude frágil, ou melhor, trazemos o grande tesouro

desta virtude in vasis fictilibus («em vasos frágeis») e por isso é

necessária uma vigilância prudente, inteligente e delicada.



Mas temos armas invencíveis para a guarda e defesa desta

virtude: as armas da nossa humildade, da nossa oração e da nossa

vigilância. A humildade é a disposição necessária para que o Senhor

nos conceda esta virtude: Deus ... humilibus dat gratiam («Deus dá

a sua graça aos humildes»). Não há dúvida de que é íntima a união

entre a humildade e a castidade. Li uma vez com gosto que um

escritor espiritual dava à humildade o nome de castidade do espírito.

E nunca esqueçamos que, para defendermos e crescermos nesta

virtude, é absolutamente necessário que escutemos e sigamos com

grande delicadeza o conselho de Jesus Cristo: Vigilate et orate

(«vigiai e orai»). Uma vigilância que te levará a fugir com energia e

prontidão às ocasiões e aos perigos. Uma vigilância que se

manifestará também no momento do exame de consciência e à hora

da franqueza, sincera e filial, na direcção espiritual. Uma vigilância

que te ensinará a mortificar os sentidos e a imaginação.

A oração, a amizade com Jesus Cristo na Santíssima Eucaristia, o

Sacramento da Penitência, a devoção à Virgem Imaculada, são os

meios eficazes e necessários que protegem a virtude da castidade.

VERDADEIRAS E FALSAS VIRTUDES

Quando as almas dão os primeiros passos no caminho da vida

espiritual, é frequente acontecer-lhes o que se passa com a criança

que, tendo semeado ao anoitecer num ângulo do jardim da casa uma

semente de trigo ou um caroço de pêssego, corre no dia seguinte de

manhã cedo, com a esperança de encontrar uma espiga dourada ou

de poder saborear os frutos maduros do pessegueiro.

E logo que observa que a fecundidade da terra não pôde satisfazer

nem as suas esperanças nem a urgência do seu capricho infantil,

lança-se, desiludida e magoada, nos braços da mãe, para lhe revelar,

com os olhos cheios de lágrimas, a tragédia da sua alma provocada

pela crueldade da terra que lhe nega o fruto dos seus suores. A mãe

sorri com ternura.



Assim como a criança procura a espiga ou pretende o pêssego,

depois de uma noite de espera que lhe pareceu um século, assim

muitos pretendem das suas almas o fruto de uma verdadeira e sólida

virtude, mal lançaram nos seus corações a semente dos bons

propósitos e se limitaram a alimentá-la com desejos de santidade e

de fidelidade.

Estas almas reparam bem depressa, em face de qualquer

dificuldade ou obstáculo, que a sua virtude não é tão forte nem tão

sólida como pensavam que fosse, e então enchem-se de tristeza e de

desânimo. Deus Nosso Senhor, que ama estas almas como uma mãe

ama o seu pequenino, sorri à vista da infantilidade da sua vida

interior.

É absolutamente necessário que, desde os primeiros passos na

vida interior, nos habituemos a cultivar as verdadeiras virtudes e

aprendamos a evitar as falsas. É verdade que começaste, e começaste

bem: é verdade que o nunc coepi («Começa agora») ressoou

generosamente na tua vida, mas também é verdade — e às vezes

esqueces-te disso — que as virtudes, bons hábitos operativos,

precisam de tempo e fadiga, de luta e esforço, para serem

verdadeiras.

Os bons propósitos, os desejos ardentes não são suficientes para

conferirem solidez às tuas virtudes e para as tornarem verdadeiras.

Nem esses ardores ou esses propósitos modificam, por si sós, a tua

natureza e o teu carácter. Para que as tuas virtudes sejam sólidas e

para que a tua natureza e o teu carácter se transformem, são precisos

um esforço e uma luta perseverantes durante todo aquele tempus

laboris et certaminis («tempo de trabalho e de luta») que é a tua

vida.

Os ardores e os sentimentos fortes de devoção sensível, que

andam sempre unidos, por providencial bondade divina, aos

primeiros passos no caminho da vida interior, levam as almas que

são ainda crianças na vida espiritual a pensar que está tudo feito, que

os defeitos e as tendências desordenadas desapareceram e que, de

ora em diante, tudo será fácil; a vida virtuosa não lhes custará

nenhum esforço.



A Providência de Deus, através das próprias experiências da vida,

não tardará a abrir os olhos a estas almas, descobrindo-lhes o

verdadeiro sentido da vida espiritual e com isso a maturidade das

virtudes. A própria vida ensinar-lhes-á — repito-te — que todos

aqueles defeitos e tendências não estavam mortos, mas adormecidos,

e que é necessário um esforço perseverante e uma luta cheia de

confiança para os fazer morrer deveras.

Quando Deus Nosso Senhor faz passar estas almas que desejam

segui-lo de perto da devoção sensível para a devoção árida, e desta

para a verdadeira devoção espiritual, então elas compreendem os

desígnios de Deus e os seus divinos estratagemas para lhes fazer

conquistar as verdadeiras virtudes e uma sólida formação.

Toda esta delicada acção divina reclama tempo: o tempo é o

grande aliado de Deus na obra da santificação das almas, que é

sempre obra de toda uma vida. O tempo, meu amigo, é um

cavalheiro: não o esqueças! Lembro-me com que alegria escutei, dos

lábios de um santo religioso, este provérbio tão simples quão

luminoso: Juvenes videntur sancti sed non sunt: senes non videntur

sed sunt («Os novos parecem santos, mas não são; os velhos não

parecem, mas são»).

Os ardores da juventude que começa a seguir de perto o Senhor

são flores, são promessas; o trabalho sereno, profundo, intenso, das

almas curtidas no serviço de Deus é fruto maduro e sazonado, é

eficacíssima realidade.

Querer uma santidade sem esforço, procurar adquirir uma

virtude sem provas nem lutas, sem batalhas nem derrotas, é um

sonho de juventude, que não resiste à experiência consumada de

uma verdadeira vida espiritual. Virtudes que se afirmam no meio das

dificuldades, virtudes que, com esforço e com tempo, acabam por

reinar, virtudes que, depois de lutas e vitórias, adquirem a prontidão,

a facilidade e a constância próprias das verdadeiras virtudes — todas

estas características, unidas a um gosto espiritual no exercício dos

actos virtuosos, são a prova, o selo que faz reconhecer como

verdadeira uma virtude.



E é precisamente para que tu, meu irmão, alcances esta meta que

Deus Nosso Senhor põe à prova a tua oração com a aridez, o teu

apostolado com uma aparente esterilidade, a tua humildade com as

humilhações, a tua fé e a tua confiança com as dificuldades, a tua

paciência com as tribulações, a tua caridade com os defeitos e as

misérias dos outros e também com a contradição dos bons. De todas

estas dificuldades, do teu esforço confiante e prolongado no tempo e

da tua paciência serena, nascem e se fortalecem as verdadeiras

virtudes. Permite-me que te insista: In patientia vestra possidebitis

animas vestras («Pela vossa paciência, possuireis as vossas almas»).

Deus Nosso Senhor não quer que as tuas virtudes sejam flores de

estufa: seriam virtudes falsas. Todas as reflexões que fizemos juntos

indicam-nos o caminho que conduz às verdadeiras virtudes e

ensinam-nos também como as virtudes, quando são verdadeiras,

possuem uma intrínseca solidez, que não depende dos estímulos ou

apoios externos. As virtudes verdadeiras ambientam-se no mundo,

sem se confundirem com ele, e afirmam-se no mundo e no meio das

dificuldades, como os raios do sol que incidem sobre a lama e a

secam sem se sujarem.

As virtudes verdadeiras dão unidade à vida das pessoas que se

exercitam nelas. As virtudes falsas conduzem a essa temível ruptura

entre as práticas de piedade e a vida de cada dia; as virtudes falsas

formam compartimentos estanques na conduta diária, e não podem

irrigar, por falta de fecundidade, a vida inteira de uma pessoa.

Existem pessoas que são aparentemente boas nalgumas

circunstâncias ou nalguns momentos do dia ou da semana, por

hábito, por comodidade, por fraqueza.

As falsas virtudes são barro dourado que, visto de longe, parece

ouro, mas, quando se toca, nos faz compreender imediatamente, pela

sua falta de peso, que o ouro é falso, sendo suficiente uma ligeira

fenda para descobrirmos o que se oculta por trás do ligeiríssimo véu

de ouro. As verdadeiras virtudes são ouro, ouro puro, sem escórias,

mesmo quando à sua volta esse ouro puro se encontra maculado por

algumas partículas de lama. Ouro salpicado de lama. O Senhor toma-

o entre as suas mãos e limpa as manchas, para que o metal precioso

brilhe em todo o seu esplendor.



Que a Virgem Maria, Rainha das virtudes, nos ensine a desejar e a

praticar as virtudes verdadeiras!

A SERENIDADE

Quando eu era pequeno, fazia, como é hábito entre as crianças,

pequenas construções de barro com pedras e pedaços de madeira, e

se alguém descuidadamente lhes punha o pé em cima, destruindo-

as... que tragédia! Pensando agora naquelas brincadeiras de miúdo,

divirto-me, e, se revivo com a recordação aquelas tragédias infantis,

não posso deixar de sorrir. Brincadeiras de crianças e tragédias

infantis é o que são, se se souber encará-las serenamente, tantas e

tantas preocupações de pessoas muito avançadas em anos e juízo

maduro.

A virtude da serenidade é uma virtude rara que nos ajuda a ver as

coisas à sua verdadeira luz e a apreciá-las no seu justo valor: o valor

real e objectivo que têm, que nos é revelado pelo equilíbrio e pelo

bom senso; e também no valor sobrenatural que devem alcançar, e a

que nos conduz o espírito de fé. Falta-nos esta serenidade quando

deformamos a realidade, quando fazemos de um grão de areia uma

montanha; quando nos afligem com o seu peso coisas que não nos

deveriam perturbar; sempre que não tomamos em linha de conta,

nos nossos juízos, a Providência divina e a luz das verdades eternas.

Meu amigo, subsistiriam na nossa vida tantas preocupações,

inquietações e sobressaltos, se vivêssemos esta virtude cristã da

serenidade? Nenhuma, ou quase nenhuma.

Olha como o simples decorrer do tempo nos dá, quase sempre, a

serenidade do passado; mas só a virtude nos pode garantir a

serenidade do presente e do futuro. O tempo, em passando,

restabelece cada coisa no seu lugar; aquele acontecimento que tanto

te preocupou e aquele outro que tanto te perturbou, agora, que tudo

pertence ao passado, é apenas uma sombra, um claro-escuro no

quadro da nossa vida. É desta serenidade do presente e do futuro que

te quero falar.



Temos necessidade da serenidade da mente, para não sermos

escravos dos nossos nervos ou vítimas da nossa imaginação; temos

necessidade da serenidade do coração, para não sermos consumidos

pela ansiedade ou pela angústia; precisamos também de serenidade

na acção, para evitarmos obnubilações, superficialidade e inútil

desperdício de forças. A cabeça serena dá-nos firmeza e pulso para

uma actividade de comando; cabeça serena é aquela que encontra a

palavra justa e oportuna que ilumina e consola, que sabe ver com

profundidade e perspectiva, sem descuidar os pormenores e os

aspectos particulares que devem ressaltar numa visão de conjunto.

Acho que te devo repetir que a virtude da serenidade é uma

virtude rara, porque a vida de muitas pessoas é dominada pelos

nervos; porque não poucas existências se consomem em imaginações

e fantasias; e porque existem caracteres que de tudo fazem uma

tragédia ou um melodrama.

A pessoa meticulosa — «picuinhas» — só vê os pormenores e

asfixia-se com a sua insistência; o teórico apenas vê os problemas

gerais e isola-se da vida; só a pessoa serena sabe ver o conjunto e as

particularidades, e extrair deles uma síntese eficaz e concreta. O

homem rígido não é sereno, porque a sua rigidez fá-lo ultrapassar os

limites do que é justo e razoável, do que é proporcionado às

circunstâncias da pessoa, do tempo e do lugar. A falta de serenidade

do homem rígido perturba e oprime os outros.

Não é sereno o homem fraco, porque se detém antes de chegar à

meta, e com a sua fraqueza prejudica-se a si próprio e aos outros. O

fraco não aborrece nem oprime, mas também não governa, e a sua

acção nunca será eficaz: é uma vítima da corrente.

Objectividade e concretização; análise e síntese; suavidade e

energia; travão e impulso; visão de conjunto e riqueza de

pormenores: tudo isto e muito mais é abrangido, em síntese

harmónica, pela virtude cristã da serenidade.

Nem tu nem eu podemos ser serenos sem lutar. As paixões são

uma realidade em todas as pessoas; a imaginação pode perturbar

todas as cabeças; os nervos existem em todos os organismos; as



impressões fazem vibrar todas as sensibilidades; a ignorância, o erro

e o exagero são património de todas as inteligências e, portanto, o

temor e a trepidação encontram cabida em todos os corações.

O domínio de nós mesmos, o equilíbrio nos juízos, a reflexão

ponderada e serena, o cultivo da inteligência, o controlo dos nervos e

da imaginação exigem luta, firmeza e perseverança no esforço. Este é

o preço da serenidade. A serenidade deve ser uma virtude congénita

no cristão, porque nenhum cristão pode ignorar que o princípio da

serenidade e da harmonia reside no dom da fé.

Sobre este terreno que acabamos de contemplar, terreno lavrado

e convenientemente preparado pelo conjunto das virtudes humanas

que conduzem ao equilíbrio, à objectividade, ao realismo e ao bom

senso, deve levantar-se, como o sol sobre um campo rico de

promessas, a virtude da fé, verdadeiro sol da alma, que nos dará uma

visão da vida e das suas alternativas cheia de serenidade, de

horizontes amplos e rica de pormenores.

Nesta serena visão, o coração se aquietará, a alma encontrará paz

e a inteligência compreenderá, à luz de Deus, o porquê de muitas

coisas, e assim aumentará a serena tranquilidade da vida. Nem as

coisas que se não compreenderem poderão perturbar o coração,

porque a própria fé ensinará que a causa do que não se compreende é

sempre a bondade de Deus e o seu afecto pelos homens.

Serenidade cristã: tu vives escondida sob o véu obscuro da fé;

serenidade cristã: tu penetras na alma com a visão sobrenatural,

como o orvalho penetra nas flores às primeiras luzes da manhã;

serenidade cristã, tu te escondes nestas palavras de Jesus: Non

turbetur cor vestrum neque formidet — nolite solliciti esse ... — quid

prodest homini si mundum universum lucretur, animae vero suae

detrimentum patiatur? («Não se perturbe o vosso coração nem se

inquiete — não vos preocupeis ... — que importa ao homem ganhar o

mundo inteiro, se perder a sua alma?»);

Serenidade cristã: penetras a alma na oração, como as chuvas

inundam a terra na Primavera; serenidade cristã: afundas as tuas

raízes na alma que aprende a abraçar e a vencer a dor com espírito de



fé; serenidade cristã: estabeleces-te na alma quando ela se alimenta

do Corpo e do Sangue de Cristo; serenidade cristã: enches a alma que

se abre sincera e confiadamente ao director espiritual; serenidade

cristã: és o presente mais delicado que Jesus faz às almas simples e

desprovidas de complicações.

O nosso Pai Deus quer-nos serenos no meio das provações e

dificuldades da vida: oratione instantes, tribulatione patientes, spe

gaudentes («constantes na oração, pacientes na tribulação, alegres

na esperança»).

Meu amigo: sive vivimus sive morimur, Domini sumus («quer

vivamos, quer morramos, somos de Deus»).

O Senhor quer-nos serenos no nosso trabalho de cada dia,

sobretudo quando se torna duro e pesado. Deus Nosso Senhor quer-

nos serenos quando, pelo nosso estado e condição, devemos dar aos

outros ajuda e conselho. Jesus Cristo quer-nos serenos quando nos

encontramos à mesa de trabalho, em face dos problemas e decisões

da nossa profissão.

E serenos também na nossa vida de perfeição e nos nossos

esforços sinceros por sermos melhores: in patientia vestra

possidebitis animas vestras («pela paciência possuireis as vossas

almas»). Falta-te serenidade quando te zangas contigo mesmo e

perdes a paz, ao comprovares que os teus progressos nas vias do

Senhor são lentos. Não te esqueças de que é a luz da serenidade que

te faz compreender o valor destas palavras: nemo repente fit sanctus

(«ninguém se faz santo de repente»).

E não te esqueças depois que jamais encontrarás o Senhor no

tumulto e na precipitação interior: Dominus in tranquillitate venit

(«O Senhor vem na tranquilidade»).

Se a tua oração for serena nas suas reflexões, nos seus afectos e

nos seus propósitos, os seus efeitos serão mais profundos e mais

duradouros os seus frutos. E deves encher de serenidade o teu

apostolado, porque é um grande dom de Deus o sabermos infundir

segurança e serenidade nas almas, no seu caminho para Deus.



Rainha da serenidade — dizemo-lo com alegria — é a nossa Mãe

do Céu.

A CRÍTICA

As pessoas, as coisas e os acontecimentos que se oferecem à nossa

consideração reclamam de nós um juízo. A parte mais nobre de tudo

o que o Senhor nos deu com profusão e generosidade assume uma

atitude determinada em face de nós mesmos e do que nos circunda.

A tua inteligência e a tua sensibilidade — como as minhas — medem

e avaliam qualquer pessoa, coisa ou facto com que se encontram em

contacto. Esta capacidade de apreciação e de juízo aumenta em

proporção com a profundidade da pessoa e a seriedade com que

enfrenta os acontecimentos e vive a sua própria vida.

A uma maior riqueza interior, a uma consideração mais profunda

das coisas e a um empenho vital mais sério corresponde,

necessariamente, uma maior capacidade de apreciação e de juízo. Os

insensatos e os frívolos, os que se perdem em pormenores ou vivem

fora da realidade, os que não fazem nada ou fazem excessivas coisas,

todos esses perderam ou vêm perdendo, para sua grande desgraça, o

sentido do valor e do juízo.

Deus Nosso Senhor quer que sejas uma alma de critério, que

saibas focar as pessoas, as situações, as circunstâncias e os

acontecimentos com espírito sobrenatural e sentido prático da vida.

É preciso que esta capacidade de apreciação e de juízo, cheia de

sentido sobrenatural, aumente e se purifique cada dia. Com

semelhante capacidade de juízo cristão, sereno e objectivo,

defendemo-nos de nós mesmos e dos nossos inimigos — antes de

mais dos da nossa alma — e aperfeiçoamos as nossas acções e o

nosso trabalho, ajudando os nossos amigos na sua vida e actividades.

Mas esta capacidade de apreciação e de juízo, que é tão necessária

à tua vida e sem a qual dificilmente poderias imprimir à tua conduta

seriedade e vigor cristão, tem os seus limites. Mantê-la e exercitá-la

dentro desses limites é aproximar-se de Deus. Quantas críticas sem



medida cristã que te separam de Deus e dos outros, que te tornam

inimigo de todos e que fazem que todos te evitem! Conheces bem o

tipo do demolidor desapiedado e cruel.

Apresento-te uma galeria de espíritos críticos e pergunto-te: em

qual dessas categorias poderemos ser incluídos tu e eu? A crítica do

fracassado — que, pelo seu fracasso, se revelou inimigo de Deus — é

universal, porque quereria arrastar todos no seu próprio fracasso; a

crítica do irónico é mordaz, ligeira, superficial, disposta sempre a

sacrificar, em atenção à piada, as coisas mais sérias e mais sagradas;

a crítica do invejoso, nascida entre ânsias e despeitos, é ridícula e

vaidosa; a crítica do idiota é tola; a crítica do orgulhoso e do

prepotente é desapiedada, e, normalmente, condimentada com

outros ingredientes piores; a crítica do ambicioso é desleal, porque

tende a pôr o acento na sua pessoa, em detrimento dos outros; a

crítica do sectário é apriorística, parcial e injusta, é a crítica de quem

se serve conscientemente e com fria paixão da mentira; a crítica do

ressentido é amarga e pungente, destila fel por todos os lados; a

crítica do homem honesto é construtiva; a crítica do amigo é amável

e oportuna; a crítica do cristão é santificante.

Para que a tua crítica seja sempre a crítica do homem honesto, do

amigo, do cristão, isto é, para que seja construtiva, amável, oportuna

e santificante, deve cuidar de salvar sempre a pessoa e as suas

intenções. Deve ser objectiva, nunca subjectiva. Deve inclinar-se

sempre, com respeito, diante do santuário da pessoa e do seu mundo

interior. Que é que tu sabes das intenções, dos motivos e de todas as

circunstâncias subjectivas, de que apenas Deus Nosso Senhor, que lê

nos corações, é perfeito conhecedor?

Aqui te vêm ao encontro as palavras de Cristo: Nolite iudicare et

non iudicabimini («Não julgueis para não serdes julgados»).

Semelhante crítica, profundamente humana, porque conhece os

nossos limites, é profundamente cristã: respeita o que pertence ao

Senhor, concilia e conserva a amizade, até dos adversários, e

manifesta-se em termos de pleno respeito e compreensão pela

pessoa. O homem honesto, e por maioria de razão o cristão, não julga

nem critica o que não conhece. Exprimir um juízo, formular uma



crítica, pressupõe o perfeito conhecimento, em todos os seus

aspectos, do que é objecto de consideração. A seriedade, a rectidão e

a justiça ficariam comprometidas se não se procedesse deste modo.

Neste ponto, tu e eu nos lembramos certamente de tantos juízos e

de tantas críticas improvisados, sem qualquer conhecimento de

causa: o juízo do superficial, que fala do que não conhece; a crítica de

quem adere ao que ouviu dizer dos outros, sem ter a maçada de o

verificar; a conduta do inconsciente que julga até aquilo de que

nunca ouviu falar. E reparamos também com que facilidade

transformamos em juízo — tomando-a por juízo crítico — uma

simples impressão. A crítica do ignorante é sempre injusta e funesta.

A crítica, a crítica cristã, respeita sempre os requisitos do tempo,

lugar e modo, sem os quais se transformaria facilmente em detração

e difamação. Não será mau, a este propósito, que tu, que te

consideras como homem maduro, capaz de juízo e de critério seguro,

te perguntes se existe na tua vida este mínimo de prudência cristã,

que te põe a coberto das insídias da tua língua e das tuas mágoas.

Falar sem pensar e escrever sem reflectir pode ser perigoso para a

tua alma, mesmo que te encontres na posse da verdade.

Devo acrescentar agora, meu amigo, que a crítica assume as cores

do animus de quem a formula, das disposições interiores donde

procede. Existe um animus bom e um animus mau: devemos tê-lo

presente, porque é um critério seguro para julgarmos moralmente do

uso que fazemos da nossa capacidade de apreciação e de crítica. O

fracassado, o invejoso, o irónico, o orgulhoso e o prepotente, o

fanático, o ressentido e o ambicioso têm um animus mau, não recto,

que se manifesta imediatamente na sua crítica. O homem honesto, o

amigo, o cristão têm dentro de si um animus bom, que transparece

igualmente nos seus juízos. Este animus bom é a caridade, o desejo

do bem dos outros, que assegura à crítica todas aquelas qualidades

que adornam a boa crítica.

Para que a crítica seja justa e construtiva, eficaz e santificante, é

preciso amar os outros, amar o próximo. Neste caso, o exercício da

crítica é sempre um acto de virtude naquele que a exerce e uma ajuda

para quem a recebe: Frater qui adiuvatur a fratre quasi civitas



firma («O irmão ajudado pelo seu irmão é como uma cidade

amuralhada»).

Saber-se defender da crítica injusta e malévola é normalmente

uma virtude e quase sempre um dever; saber aceitar uma crítica boa,

além de ser uma virtude cristã, é uma prova de sabedoria. É sinal

certo de grandeza espiritual saber deixar que nos digam as coisas e

receber as advertências com alegria e agradecimento. Aquele que

aprende a escutar e a perguntar irá muito longe no uso dos talentos

que recebeu de Deus.

Mas é infeliz aquele que não tolera que lhe digam as coisas; que,

de mil maneiras — as maneiras do amor-próprio ferido — procura

ferir e vingar-se daquele que teve a atenção e a caridade de lhe dirigir

uma crítica honesta e boa. Tu e eu não devemos esquecer nunca que

todas as coisas que fazemos mal devem ser bem feitas e que todas as

coisas que fazemos bem podem ser mais bem feitas; e, para isso,

devemos poder contar, não só com a nossa boa vontade, mas com a

crítica.

Mas também não devemos viver excessivamente preocupados

com a crítica, com “o que dirão”. Uma preocupação excessiva e

pusilânime poderia cortar-te as asas e levar-te à inibição. A crítica

ligeira e invejosa, a crítica mexeriqueira e superficial deve ser

ignorada. A este propósito, devo dizer-te que quem não faz nada não

é alvo de qualquer crítica, porque a gente — não sei o motivo —

raramente critica a omissão.

Quem faz coisas e as faz em abundância é sempre criticado, e por

todos: criticam-no os que não fazem nada, porque a sua vida e o seu

trabalho parecem-lhes uma acusação; criticam-no os que agem em

sentido contrário, porque o consideram como um inimigo; criticam-

no também, quando não são bons, os que fazem as mesmas coisas ou

outras parecidas, porque são ciumentos.

Muitas vezes depararás na tua vida com este paradoxo: deves

fazer-te perdoar no que fizeste de bom e no que realizaste com o teu

suor por todos aqueles que não fizeram nada de bom ou nunca

trabalharam. Noutras ocasiões, ver-te-ás injustamente atacado por



aqueles que não concebem que se possa fazer nada de bom sem a sua

ajuda. Sorri com elegância e continua a trabalhar.

Não te esqueças de dar graças a Deus por todas as coisas; e

sobretudo pela crítica honesta e boa, amiga e cristã. Deves dar graças

a Deus e a quem te adverte.

TENTAÇÕES

Como é diferente o nosso caminho — o caminho que deve ser

percorrido pelos teus discípulos, Senhor — do que imaginámos na

inexperiência dos nossos verdes anos e nos sonhos dourados da

nossa irrequieta fantasia! Imaginávamos com frequência um

caminho tranquilo, feito de uma inalterável calma interior e de

pacíficos triunfos externos... e também — por que não? — de algumas

clamorosas e vistosas batalhas, com feridas cobertas de louros, e

depois... a desejada admiração de muitos.

Pensávamos, Senhor, de modo ingénuo e pouco sobrenatural, que

a simples decisão de te seguirmos e de caminharmos generosamente

contigo, renunciando a muitas consolações humanas, nobres e

lícitas, mudaria a nossa natureza e a preservaria — como se fôssemos

anjos! — do peso das tribulações e da perturbação das tentações.

Mas os teus juízos, Senhor, não são os nossos juízos, nem o teu

caminho é igual aos nossos caminhos. A nossa história, tecido

admirável onde se entrelaçam, aparentemente de modo caprichoso,

com os acontecimentos que são veículo da tua vontade, os atributos

divinos da tua bondade, da tua sabedoria, da tua omnipotência, da

tua ciência divina e da tua misericórdia, ensinou-nos a compreender

com gosto que militia est vita hominis super terram («a vida do

homem sobre a terra é milícia») e que todos os teus discípulos devem

experimentar a pax in bello («a paz na guerra») do teu serviço.

Daremos graças a Deus porque, suave e fortemente, nos

descobriu o valor sobrenatural e o fim providencial das tentações e

das tribulações. Por meio delas, Deus Nosso Senhor deu à nossa



alma a experiência do homem maduro, a dureza e o realismo do

soldado veterano curtido na batalha, e o espírito de oração do monge

mais contemplativo.

Tentações... tê-las-ás! Na tua vida de serviço a Deus e à Igreja

experimentá-las-ás necessariamente, porque a tua vocação, a tua

chamada, a tua decisão generosa de seguir o Senhor não imuniza a

tua alma contra os afectos do pecado original, nem extirpa para

sempre o fogo das tuas concupiscências, que é onde se geram as

tentações: unusquisque vero tentatur a concupiscentia sua

(«Verdadeiramente cada um é tentado pela sua concupiscência»).

Consolar-te-ás pensando que os Santos — homens e mulheres de

Deus — sustentaram as mesmas batalhas em que tu e eu devemos

empenhar-nos para demonstrar o nosso amor ao Senhor. Escuta o

grito de São Paulo: Quis me liberabit a corpore mortis huius?

(«Quem me libertará deste corpo de morte?»). Pensa nas tentações

de São Jerónimo, ao longo da sua vida austera e penitente no

deserto; lê a vida de Santa Catarina de Sena, e tomarás conhecimento

das provações e dificuldades dessa grande alma; e não te esqueças do

martírio de Santo Afonso de Ligório, octogenário, nem das fortes

tentações contra a esperança na vida de São Francisco de Sales, no

período dos seus estudos, nem da fé tão duramente provada naquela

têmpera de apóstolo que era o Abbé Chautard... nem das tentações

de todo o género de tantos e tantos.

Reflictamos com espírito sobrenatural: desde que não as procures

imprudentemente, as tentações são o instrumento de que Deus se

serve para pôr à prova e purificar a tua alma tamquam aurum in

fornace («como ouro no cadinho»). As tentações fortificam e

imprimem um selo de autenticidade às tuas virtudes. Que

autenticidade se pode atribuir a uma virtude que não se afirmou

vitoriosamente sobre as tentações que lhe são contrárias? Virtus in

infirmitate perficitur («A virtude aperfeiçoa-se na tentação»).

As tentações revelam e robustecem a tua fé, fazem crescer e

tornar-se mais sobrenatural a tua esperança e permitem que o teu

amor — o amor de Deus, que te faz resistir valorosamente e não

consentir — se manifeste de modo efectivo e afectivo.



Além disso, toda a experiência da tua luta contra as tentações

servir-te-á para dirigir, ajudar e consolar muitas almas tentadas e

atribuladas. Permitir-te-á adquirir a ciência da compreensão e fazê-

la frutificar no trato com as almas. A necessidade de recorrer a Deus,

que se faz sentir tão fortemente em tais momentos, fará que a tua

vida de oração deite raízes profundas na tua alma. Como crescerás

em humildade e no conhecimento próprio à vista das tuas tendências

e das tuas inclinações! Os teus méritos aumentarão e — por que não?

— sentir-te-ás consolado ante a perspectiva de uma maravilhosa

esperança do céu: qui seminat in lacrimis in exultatione et metet

(«quem semeia com lágrimas, colherá com alegria»).

Todas estas considerações aumentarão a tua confiança e a tua

visão sobrenatural. No entanto, desejo acrescentar uma coisa: o

maior perigo para as almas tentadas e atribuladas é o desalento, o

facto de poderem pensar ou admitir que a tentação é superior às suas

forças, que não há nada a fazer, que o Senhor as abandonou, que já

consentiram. Deves viver, meu amigo, vigilante e firme contra esta

tentação, que se apresenta normalmente depois que se lutou com

valentia e que é a mais temível e forte das tentações.

Escuta-me! Pode-se vencer sempre! Omnia possum («Posso

tudo!»); se lutares e empregares os meios adequados, a vitória será

tua. Facientibus quod est in se Deus non denegat gratiam («Deus

não nega a Sua graça àquele que faz o que pode»). Deus fê-lo

compreender a São Paulo no momento da tentação: Sufficit tibi

gratia mea («Basta-te a minha graça!»).

A graça! Não te esqueças nunca da graça de Deus. O Senhor sabe

perfeitamente até que ponto podes resistir e, como o oleiro, conhece

o grau de temperatura necessária para que os seus vas electionis

(«vasos de eleição») adquiram cada um o grau de solidez e de beleza

que lhes estabeleceu.

Nunca percas a confiança, não te desmoralizes, não te perturbes.

Quero recordar-te que sentir não é o mesmo que consentir, que as

inclinações sensíveis e os movimentos espontâneos não dependem

da tua vontade. Basta que resistas generosamente: só a vontade pode

consentir e admitir na alma o pecado. Entretanto, aconteça o que



acontecer, o Senhor está contigo, na tua alma, mesmo que não sintas

a sua presença, mesmo que não experimentes a sua companhia. Está

contigo — sobretudo agora que lutas — e diz-te: Ego sum, nolite

timere («Sou Eu, não temas»).

Abre ainda mais os olhos da tua alma: o Senhor permite as

tentações e serve-se delas, providencialmente, para te purificar, para

te fazer santo, para te desprender melhor das coisas da terra, para te

conduzir aonde Ele quer e por onde quer, para te fazer feliz numa

vida que não seja cómoda e para te dar maturidade, compreensão e

eficácia no teu trabalho apostólico com as almas, e... sobretudo, para

te fazer humilde, muito humilde!

Escuta agora, com a visão nova que estas considerações possam

ter suscitado em ti, as palavras da Sagrada Escritura: Fili, accedens

ad servitutem Dei, praepara animam tuam ad tentationem («Filho,

vindo para o serviço de Deus, prepara a tua alma para a tentação»). E

tu — alma tentada e atribulada — admira a bondade de Deus que te

faz saborear, com a esperança do céu, estas palavras do Espírito

Santo: Beatus vir qui suffert tentationem, quoniam cum probatus

fuerit accipiet coronam vitae («Bem-aventurado o homem que

suporta a tentação, porque, como foi provado, receberá a coroa da

vida»).

Não te esqueças de que precisas de armas para vencer nesta

batalha espiritual. As tuas armas serão: a oração contínua, a

sinceridade e franqueza com o teu director espiritual, a Santíssima

Eucaristia e o Sacramento da Penitência, um generoso espírito de

mortificação cristã — que te levará a fugir das ocasiões e a evitar a

ociosidade — a humildade do coração e uma devoção terna e filial

pela Santíssima Virgem — Consolatrix afflictorum («Consoladora

dos aflitos») e Refugium peccatorum («Refúgio dos pecadores»).

Dirige-te a Ela com confiança: Mater mea, fiducia mea («Minha

Mãe, minha confiança»).

A IMAGINAÇÃO



Nenhuma pessoa prudente escolheria um doido como conselheiro

para os problemas mais delicados da sua vida. Todos nós

qualificaríamos de imprudente e pouco sensato quem se

comportasse desse modo. Esta verdade tão clara e evidente na vida e

nos negócios, não o é tanto, pelo menos na prática, na vida interior e

no problema da nossa santificação.

A imaginação é uma doida — a “doida da casa”, como a

qualificava Santa Teresa, com o seu habitual bom humor — e, no

entanto, escolhemo-la, mais ou menos inconscientemente, para

conselheira dos problemas mais delicados da nossa alma. Esta doida

que nos distrai com o seu alarido e nos dissipa com a sua agitação;

que nos comunica os seus temores e nos perturba com as suas

apreensões; que nos sussurra ao ouvido suspeitas infundadas; que

nos tiraniza com as suas ambições e nos morde com a sua inveja;

esta doida que nos faz abandonar a realidade com sonhos

fantasiosos, cheios de euforia ou de pessimismo, e que instila em

nós, suavemente, o veneno da sensualidade e do amor-próprio —

esta doida, sabemo-lo por experiência, é a grande inimiga da nossa

vida interior, é a eterna aliada do mundo, do demónio e da carne.

É ela que perturba a tua vida de oração, que te faz temer a

mortificação; é ela que introduz na tua alma a tentação da carne e da

soberba, que falseia o teu conhecimento de Deus e te priva do sentido

sobrenatural; é ela que te embala no sonho da frivolidade ou te

submerge no letargo da tibieza; é ela que extingue o fogo da caridade

ou acende o da desconfiança e da discórdia.

Doida, como um cavalo fogoso; inquieta, como uma borboleta; se

não a dominas e orientas, nunca serás alma interior e sobrenatural.

Se não a dominas, nunca poderás fruir daquela serenidade que é tão

necessária para se servir a Deus. Se não a travas, nunca alcançarás

aquele realismo que é uma experiência da vida de santidade. Calma,

realismo, serenidade, objectividade: virtudes que nascem onde

termina a tirania da imaginação; virtudes que crescem e se fortificam

no esforço ascético por dominar e controlar a fantasia.

Dizia-te que é grande a tirania da imaginação. Tão grande que

chega a alterar as ideias, a falsear as situações da vida, a deformar as



pessoas.

O Evangelho oferece-nos uma prova muito eloquente desta

tirania. O lago de Genesaret: uma escura noite de tempestade; os

apóstolos devem remar com a máxima energia, lutando contra um

vento forte em sentido contrário. A pequena barca, sacudida pelas

ondas, abriga doze homens que se esforçam desesperadamente por

resistir à força impetuosa do vento. Jesus retirou-se a um monte

vizinho para orar.

Quarta vigilia noctis venit ad eos, ambulans super mare («Na

quarta vigília da noite, aproxima-se dos apóstolos caminhando sobre

as águas»). E os doze... videntes eum super mare ambulantem,

turbati sunt, dicentes: quia phantasma est («vendo Jesus, que

caminhava sobre as águas, perturbam-se e exclamam: é um

fantasma»).

Vê: a adorável figura do Mestre, que se aproxima para ficar com

eles, para os ajudar, para acalmar a tempestade impondo silêncio às

ondas com a sua palavra imperiosa, assume naquelas imaginações o

aspecto de um fantasma, que lhes mete medo e os perturba.

Quantas vezes este episódio evangélico se repete nas nossas

vidas! Em quantas ocasiões a nossa alma, vítima da imaginação, se

enche de temor e fica perturbada. Brincadeiras da fantasia,

fantasmas da imaginação — essas são as cruzes imaginárias que

frequentemente nos atormentam, oprimindo-nos com o seu peso.

Não exagero se te digo que noventa por cento dos nossos

sofrimentos, desses sofrimentos que, com pouco conhecimento da

Cruz de Cristo, qualificamos de cruzes, são imaginários, pelo menos

aumentados e deformados pela cruel tirania da nossa imaginação. É

por isso que nos pesam e nos enfraquecem tanto as nossas cruzes

humanas e inventadas.

Se tudo o que nos faz sofrer tanto e nos oprime tão violentamente

fosse verdadeiramente a cruz que o Senhor nos manda, a Cruz de

Jesus, uma vez que a tivéssemos reconhecido como tal e com fé e

amor a tivéssemos aceite, não deveria pesar-nos nem oprimir-nos



mais. Porque a Cruz de Jesus, a Santa Cruz, não é fonte de tristeza ou

de abatimento, mas de paz e de alegria.

Mas se, pelo contrário, carregamos sobre os ombros uma cruz

humana e imaginária, uma cruz produzida pela nossa revolta interior

contra a verdadeira Cruz, então devemos estar tristes e preocupados.

Este peso e esta preocupação podem desaparecer da tua vida, podem

deixar de te oprimir: basta que abras os olhos da fé e que te decidas a

cortar as asas à tua imaginação.

Deixa-me que te diga que estas cruzes humanas que te

acabrunham com o seu peso não existem na grande realidade da tua

vida sobrenatural: existem apenas na tua imaginação. Carregas sobre

os ombros um peso tão atroz quão ridículo: um peso que na tua

imaginação é uma montanha e na realidade é um grão de areia. São

fantasmas forjados na tua cabeça, fantasmas que a fantasia reveste

de cores vivas, atribuindo-lhes mãos largas e temerosas e pernas

ágeis e velozes. São fantasmas que agora te perseguem, enchendo de

dor e de agitação a tua alma. Um pequeno gesto da tua vida de fé

seria suficiente para os fazer desaparecer. Percebes que basta pouco

para os eliminar?

Mas, às vezes, admitimos na nossa vida outros fantasmas que

vêm de longe: são os temores de males futuros. São temores de

coisas ou perigos que hoje não existem e que não sabemos se se

verificarão, mas que vemos presentes e actuais na nossa imaginação,

convertendo-os em tragédia. Um simples raciocínio sobrenatural

seria suficiente para os varrer: se esses perigos não são actuais e

esses temores ainda se não verificaram, é óbvio que não dispões da

graça de Deus necessária para os vencer e aceitar. Se esses receios

vierem a cumprir-se, então não te faltará a graça divina e, com ela, e

com a tua correspondência, a vitória e a paz.

É natural que não tenhas agora a graça de Deus para venceres os

obstáculos e aceitares as cruzes que existem apenas na tua

imaginação. É preciso construir a vida espiritual com base num

realismo sereno e objectivo.



Os fantasmas não são menos perigosos no campo da caridade.

Quantas vezes és vítima da imaginação no exercício desta virtude!

Quantas suspeitas sem fundamento, radicadas apenas na tua cabeça!

Quantas coisas não fazes pensar e dizer ao teu próximo, quando

ninguém pensou, nem disse, nem fez nada! Estes fantasmas

perturbam e minam a vida de relação, a vida de família. Os pequenos

contrastes, que se dão necessariamente em todos os círculos de

convivência humana, mesmo entre santos (porque não somos anjos),

agigantam-se e deformam-se em consequência da imaginação e

criam estados de ânimo duradouros que nos fazem sofrer

muitíssimo.

Por coisinhas de nada, por ninharias e pelo jogo da fantasia,

cavam-se abismos que dividem as pessoas, que destroem afectos e

amizades, corrompendo a unidade. A imaginação é ainda a grande

aliada da sensualidade e do amor-próprio. Quantos romances te faz

viver! Sonhos fantásticos em que és o herói, a personagem que

triunfa: fantasmas que afagam a tua ambição, o teu desejo de

mandar e de ser admirado, a tua vaidade. Vê quantos obstáculos para

a tua santidade.

A tua vida de piedade — a oração, a presença de Deus, o

abandono nas mãos do Senhor, a alegria forte e sobrenatural — as

muralhas da tua vida interior ameaçadas, minadas pela doida da

casa.

Que sejas sobrenatural, objectivo. A voz de Jesus põe termo aos

temores e à aventura dos doze no lago de Genesaret: Habete

fiduciam, ego sum: nolite timere («Tende confiança. Sou eu. Não

temais»).

EXAME DE CONSCIÊNCIA

Na hora silenciosa do exame de consciência, gosto muito de

meditar e viver estas palavras da Sequência da Missa de Defuntos:

Liber scriptus proferetur in quo totum continetur («Um livro será

trazido em que tudo está contido»). No momento do encontro com



Jesus, passar-nos-ão rapidamente diante dos olhos as páginas do

livro da nossa vida, onde está escrito tudo o que fizemos nos nossos

dias cá na terra.

Para não ter surpresas no último momento, gosto muito, meu

amigo, de pegar entre as mãos este livro que, enquanto estou vivo,

vou escrevendo, queira ou não queira. Gosto de pegar nele, de o abrir

e pôr diante dos olhos da minha alma. Como é fácil e como é útil

fazê-lo no momento da oração, no momento de examinar a

consciência! Acostumei-me a pensar que cada dia da minha vida é

uma página desse livro; quando começo a viver um dia, encontro-me

diante de uma página em branco. E às vezes percorro rapidamente

todas as páginas escritas e faço voar também as páginas em branco,

aquelas em que ainda não escrevi nada, porque ainda não chegou o

momento. E sempre, misteriosamente, ficam-me algumas delas

presas entre os dedos das mãos, algumas que não sei se chegarei a

escrever, porque não sei quando o Senhor me porá pela última vez o

livro diante dos olhos.

É com gosto que encabeço com uma única palavra estas páginas

brancas que cada manhã começamos a rabiscar: serviam!

(«servirei!»), que é um desejo e uma esperança. Desejo, porque

sinceramente desejo dar esse sentido à página inteira. Quero

efectivamente servir a Deus, escrevendo direito e escrevendo aquilo

que Ele quer. Esperança, porque confio, com a graça de Deus, fazer

tudo aquilo que desejo. Depois deste início — desejo e esperança —

quero escrever palavras e frases, compor parágrafos e encher a

página de uma letra clara e nítida que mais não é do que o trabalho, a

oração, o apostolado: toda a actividade do meu dia.

Procuro pôr muita atenção na pontuação, que é o exercício da

presença de Deus. Estas pausas, que são como vírgulas ou ponto e

vírgula ou dois pontos, quando são mais longas, representam o

silêncio da alma e as jaculatórias, com as quais me esforço por dar

significado, sentido sobrenatural, a tudo o que escrevo.

Gosto muito dos pontos e ainda mais dos pontos parágrafos, com

os quais tenho a impressão de recomeçar a escrever: são como

pequenos actos por meio dos quais rectifico a intenção e digo ao



Senhor que nunc coepi! («agora começo!»), que recomeço com a

vontade recta de o servir e de lhe dedicar a minha vida, momento a

momento, minuto a minuto.

Ponho também muita atenção nos acentos, que são as pequenas

mortificações, por meio das quais a minha vida e o meu trabalho

adquirem um significado verdadeiramente cristão. Uma palavra não

acentuada é uma ocasião em que não soube viver cristãmente a

mortificação que o Senhor me enviava, essa que Ele me tinha

preparado com amor, essa que Ele desejava que eu descobrisse e

abraçasse com gosto.

Esforço-me para que não haja riscos, emendas ou manchas de

tinta, nem espaços em branco, mas... quantas vezes fracasso! São as

infidelidades, as imperfeições e os pecados... e as omissões. Dói-me

muito ver que não existe quase nenhuma página em que não se

tenham manifestado a minha insensatez e a minha falta de

habilidade. Mas consolo-me e recupero a serenidade rapidamente,

pensando que sou uma criança pequenina que ainda não sabe

escrever e que precisa de uma régua para não escrever torto e de um

mestre que me dirija a mão, para não escrever disparates.

Que bom Mestre é Deus Nosso Senhor, e que imensa paciência

tem comigo! Noutras ocasiões, divirto-me repassando as primeiras

páginas deste livro, rabiscadas quando apenas sabia fazer traços

verticais; ou as que se seguem, onde apenas existem letras, grandes e

disformes, traçadas com a mão pouco firme; e aquelas outras em que

já existem palavras e frases; e as mais recentes, com as suas linhas de

letra apertada.

Quereria, Senhor, aprender a escrever este livro; aprender a

deixar conduzir a minha mão pela tua mão divina, para assim fazer

em cada momento a tua vontade. E quereria encher cada página com

expressões cheias de afecto e de amor sincero, ou, pelo menos,

quando não tivesse sabido escrever aquilo que devia, com

manifestações de contrição serena e sincera.

Dói-me ou alegra-me este jogo do livro. Queres, meu amigo, que

aprendamos a entreter-nos todos os dias, sinceramente, com



profundidade e perseverança, neste divertimento que é tão do agrado

do Senhor? É o exercício do exame de consciência. Dar-te-á um

grande conhecimento de ti próprio, do teu carácter e da tua vida.

Ensinar-te-á a amar a Deus e a concretizar em propósitos claros e

eficazes o desejo de aproveitares bem os teus dias.

E sentirás, meu amigo, como eu sinto agora, o desejo de escrever

um cântico de amor de Deus — cantate Dominum canticum novum

(«Cantai ao Senhor um cântico novo») — em cada dia, porque o

escreverás com o sentimento vivo da tua vocação, da tua vida de filho

de Deus, que se renovará todos os dias: Ecce nova facio omnia («Eis

que faço novas todas as coisas»).

Amigo, toma nas tuas mãos o livro da tua vida e folheia-o todos

os dias, para que a sua leitura não te venha a surpreender no dia do

juízo particular, nem te envergonhes da sua publicação no dia do

juízo universal.

NA PRESENÇA DO PAI

Adimplebis me laetitia cum vultu tuo («encher-me-ás de alegria

com a tua presença»). O exercício contínuo da presença de Deus é

norma prática e segura de perfeição. Viver contigo, Senhor, procurar

a tua presença, trabalhar sentindo-me seguido pelo teu olhar e ver-te

em todos os acontecimentos que entretecem a minha vida diária.

Saber que podemos e devemos viver sempre na presença de Deus é

um motivo perene de alegria. Faz, Senhor, que nunca falte no nosso

dia-a-dia a alegria da tua presença, que não falte nas nossas

dificuldades quotidianas, nos momentos difíceis, a consolação de te

sabermos presente.

Horas non numero nisi serenas («Não conto senão as horas

serenas»): esta inscrição gravada debaixo de um relógio de sol, que

quebrava com graça a austeridade de um velho muro romano, é a

que tenho visto viverem e saborearem as almas que caminham na

presença de Deus, numa alegria serena que fruem e infundem à sua

volta. O sentido sobrenatural da vida — sol no alto do horizonte da



alma cristã — dissipará, com a força da fé, todas as preocupações e

contrariedades diárias, para deixar a alma na serenidade de quem

sabe olhar tudo com os olhos de Deus.

Quando vivermos esta presença de Deus que agora — enquanto

conversamos — o Senhor te pede, aprenderemos a dirigir-lhe cada

uma das nossas acções, a viver uma pureza de intenções cada vez

maior. Deo omnis gloria («Para Deus toda a glória»): esta será a

norma de toda a nossa acção. Só então saberemos compreender a

grandeza e a eficácia daquilo que a Igreja, nossa Mãe, nos faz pedir

para todos os cristãos: ...ut cuncta nostra oratio et operatio a te

semper incipiat et per te coepta finiatur («...a fim de que todos os

nossos trabalhos e orações sempre em vós comecem e acabem»). Só

então seremos de Cristo — toda a nossa vida será d'Ele — e as nossas

acções, todas, terão o Senhor por princípio e fim.

A pureza de intenções não é senão presença de Deus: Deus Nosso

Senhor presente em todas as nossas intenções. Como sentiremos

livre o nosso coração de qualquer impedimento da terra, como

teremos um olhar límpido, como será sobrenatural todo o nosso agir,

quando Jesus Cristo reinar verdadeiramente no mundo da nossa

intimidade e presidir a cada uma das nossas intenções! Então —

deixa-me que to recorde — a tua alma terá descoberto a fórmula

simples e clara da santidade vivida no meio do mundo, da perfeição

cristã procurada em todas as actividades da vida. Poderás santificar-

te a todo o momento, porque tudo te conduzirá para Deus Nosso

Senhor.

Pensa: o egoísmo e a sensualidade, o amor-próprio e o

ressentimento não poderão aninhar-se na tua alma, não poderão ser

o móbil das tuas acções, porque Jesus Cristo, presente nas tuas

intenções, te protegerá de quaisquer ciladas, impedirá qualquer

intervenção do inimigo da tua santidade — sempre pronto a semear

joio às escondidas. Não existe joio nas almas que vivem na presença

de Deus: nelas, tudo é bom trigo. E com a ajuda de Cristo — meta e

razão do nosso viver — poderás afastar para longe de ti o sono que

facilita a aproximação do inimigo: e tudo em ti será vigilância e

atenção dirigidas à presença do Senhor.



Pureza de intenções: Cristo presente nas nossas intenções... Uma

vez neste caminho, aprenderemos também a viver a virtude da

humildade, porque de todas as nossas obras e do nosso modo de agir

sairá para Deus um protesto de humildade: Non nobis, Domine, non

nobis; sed nomini tuo da gloriam! («Não a nós, Senhor, não a nós,

mas ao teu nome dá glória!»).

Esta presença de Deus, procurada serenamente e conservada com

tenacidade, deve ser o segredo profundo e alegre de cada um dos teus

dias. Dominus sit in itinere tuo («O Senhor esteja no teu caminho»):

as palavras com que Tobias abençoa o seu filho são verdadeiramente

o que de mais belo posso desejar para a tua vida familiar, para a tua

vida social, para a tua vida de estudo, para a tua vida profissional e

mesmo para as tuas horas de distracção ou de descanso.

E quanta segurança neste caminhar na presença de Deus! Que

firmeza na luta e que segurança na vitória te dará o facto de te

sentires seguido pelo olhar paternal de Deus! Quando a tentação se

tornar mais forte, esta serena presença de Deus saberá converter-se

em oração intensa, em petição ardente, num grito cheio de fé e de

esperança, como o dos discípulos de Emaús: Mane nobiscum,

Domine, quoniam advesperascit! («Fica connosco, Senhor, porque

anoitece!»).

Vivendo na presença de Deus, aprenderás a exercitar-te naquela

rara sabedoria que é o domínio de ti próprio, aprenderás a dominar-

te e a vencer-te; e experimentarás a alegria de tornar agradável a vida

de quantos te rodeiam. E neste caminho, meu amigo, chegarás a uma

grande intimidade com o Senhor: aprenderás a chamar o Senhor

pelo seu nome — Jesus — e a amar muito o recolhimento. A

dissipação, a frivolidade, a superficialidade e a tibieza desaparecerão

da tua vida. Serás amigo de Deus; e no teu recolhimento, na tua

intimidade, alegrar-te-ás ao considerar aquelas palavras da

Escritura: Loquebatur Deus ad Moysem facie ad faciem, sicut solet

loqui homo ad amicum suum («Deus falava a Moisés face a face,

como costuma falar um homem com o seu amigo»).

Pede à Santíssima Virgem, Mãe de Deus e Mãe nossa, que te

ajude a formular um propósito, o propósito firme e generoso de



caminhares, de hoje em diante, na presença de Deus.



O PÃO DA VIDA

Sabes muito bem que Eucaristia quer dizer acção de graças. E é

exactamente esse o primeiro movimento espontâneo da alma que se

detém a considerar, a meditar nesse mistério de fé que é o

Sacramento do Amor. As palavras que saem do coração, diante de

Jesus Cristo presente na Eucaristia, são palavras de agradecimento:

Graças, Senhor, por teres querido permanecer no tabernáculo.

Graças, Senhor, por teres pensado em mim e em todos os homens —

mesmo naqueles que te atraiçoaram e atraiçoam — na hora da

perseguição e do abandono, na vigília da Paixão. Graças, Senhor,

porque quiseste ser médico para as minhas doenças, força para as

minhas fraquezas, e pão branco para a minha alma esfomeada, pão

que dá a vida.

Tu e eu saberemos por experiência o bem que pode fazer a uma

pessoa uma boa amizade: ajuda-a a comportar-se melhor, aproxima-

a de Deus, mantém-na afastada do mal. E se a relação de amizade

for, não já com uma pessoa boa, mas com um santo, os seus bons

efeitos multiplicam-se: o convívio e a correspondência de

sentimentos elevados com um santo deixarão no fundo de nós

qualquer coisa da santidade desse homem: cum sanctis, sanctus eris

(«com os santos, serás santo»).

E agora pensa no que será a amizade e a confidência com Jesus

Cristo na Eucaristia. Que sulco abrirá na nossa alma! Amigo, teu

Amigo, Ele — perfeito Deus e Homem perfeito — que nasceu,

trabalhou e chorou, que ficou na Eucaristia, que sofreu e morreu por

nós! E... que amizade, que intimidade! Nutre-nos com o seu corpo,

dessedenta-nos com o seu sangue: Caro mea vere est cibus, sanguis

meus vere est potus («A minha carne é verdadeiro alimento, o meu

sangue é verdadeira bebida»). Jesus Cristo oferece-se a cada um de

nós, no mistério da Eucaristia, completamente, totalmente, em

corpo, alma, sangue e divindade. E nesse momento de doação e de

abandono, a alma sente-se inclinada a repetir as palavras da



parábola evangélica: Omnia mea tua sunt («Tudo o que é meu é

teu»).

Comunhão — e a Comunhão frequente — é verdadeiramente o

caminho mais fácil e breve para chegarmos à transformação em

Cristo, ao vivit vero in me Christus («Verdadeiramente vive em mim

Cristo») de São Paulo. A tua alma precisa de Jesus, porque sem Ele

não podes — não podemos — fazer nada: Sine me nihil potestis

facere («Sem mim não podeis fazer nada»); Ele deseja vir todos os

dias à tua alma: já to disse e diz-to novamente, com a parábola do

grande festim: vocavit multos («convidou muitos»); e já to repetiu e

repete-to novamente, no momento solene da instituição da

Eucaristia: Desiderio desideravi hoc pascha manducare vobiscum

(«Desejei ardentemente comer esta páscoa convosco»).

A tua alma e a minha precisam do Pão da Eucaristia, porque

precisam de se alimentar, como o corpo, para perseverarem com

fidelidade e bom espírito no trabalho quotidiano, no seu esforço por

se santificarem e progredirem, cada dia mais, no conhecimento de

Deus e na prática generosa das virtudes. Deixa que te diga em

confidência que a tua alma não pode alimentar-se e saciar-se fora de

Deus. Tanta é a grandeza e a nobreza da alma em graça! Se

pudéssemos representá-la, não teríamos olhos para mais nada no

mundo. Pensa: a Fé — a nossa fé cristã, que dá luz à inteligência e

serenidade ao coração — ensina-nos que a alma foi criada à imagem

e semelhança de Deus, que foi redimida pelo sangue de Jesus Cristo,

e que devemos alimentá-la com o seu corpo e sangue redentores.

Não te deixes seduzir por ideias falsas ou por uma falsa

humildade: estado de graça, retidão de intenção... e, depois de teres

escutado o conselho prudente do sacerdote, aproxima-te todos os

dias da Santíssima Eucaristia. A este propósito, gosto de repetir as

palavras de Marta a Maria, quando Jesus — após a morte de Lázaro

— se aproxima da casa amiga de Betânia: Magister adest et vocat te

(«O Mestre está cá e chama-te»). Escuta a sua chamada e aproxima-

te: abeira-te deste mistério de fé com uma fé muito grande, com a fé

da mãe cananeia e da hemorroíssa, ou, pelo menos, com o desejo

humilde dos apóstolos: Adauge nobis fidem («Aumenta-nos a fé»).



Aproxima-te com a esperança firme do leproso, e repete a Jesus

as suas palavras humildes e confiantes: Si vis, potes me mundare

(«Senhor, se quiseres, podes limpar-me»). E se nalgum momento te

contrista a recordação das tuas misérias, podes dirigir-te a Jesus com

as palavras do centurião: Domine, non sum dignus... («Senhor, não

sou digno...»); mas acrescenta imediatamente aquilo que sabe

acrescentar um homem simples, e saboreia a confiante esperança

que se encerra no resto da frase: sed tantum dic verbum et sanabitur

anima mea («mas diz uma só palavra e a minha alma será curada»).

Aproxima-te com a caridade de Madalena em casa de Simão o

leproso. Desinteressa-te, como ela, de tudo o que te rodeia, e

permanece a sós com Jesus, cerca-o dos teus cuidados e oferece-lhe o

fogo da tua alma e o fervor da tua vontade. E não te preocupes com

respeitos humanos e falsas humildades. Ele está contigo e ama-te.

Aproveita bem esses momentos da tua acção de graças: que o teu

agradecimento seja como o hino entoado pelos apóstolos no cenáculo

depois da instituição da Eucaristia, enquanto abandonavam o

recinto. E sai da igreja com o coração cheio de alegria e a alma cheia

de optimismo. Renova muitas vezes durante o dia a tua resposta ao

desiderio desideravi («desejei ardentemente») de Cristo: o teu

desejo de receber. A comunhão espiritual é alimento forte que alegra

as almas eucarísticas.

Mater pulchrae dilectionis et agnitionis et sanctae spei («A

Virgem é mãe do Amor formoso, da Fé e da Esperança santa»); pede-

lhe que te ajude a progredir nestas virtudes, para que te possas

aproximar do Santíssimo Sacramento da Eucaristia com disposições

interiores cada vez melhores.

EIS QUE ESTOU CONVOSCO

TODOS OS DIAS ...

Orate fratres! («Orai, irmãos!»). Escuta e medita, meu amigo,

nestas palavras que o sacerdote pronuncia durante a Missa, voltado

para os fiéis, abrindo os braços em gesto de caridade e com voz quase



suplicante. Com as mesmas palavras, com o mesmo tom de súplica e

com a força da convicção profunda que o Senhor depositou na minha

alma sacerdotal, quero repetir-te ao ouvido nestes instantes de

recolhimento: ora, meu amigo... é preciso; meu irmão, faz oração!

Protege e fomenta o teu espírito de oração.

Um dos maiores tesouros da Igreja, nossa Mãe, é a oração dos

seus filhos e filhas. Ela conta com a oração para se fortalecer e

crescer. Tem uma necessidade vital do silêncio e da actividade da tua

oração. Procuremos, tu e eu, compenetrar-nos e embeber-nos deste

sentido de responsabilidade; introduzamos na nossa vida, nos nossos

afazeres quotidianos, um pouco de tempo para o dedicarmos à

oração mental; e, se já o fizemos, perseveremos no nosso propósito e

melhoremos a nossa vida de oração.

Lembras-te daquela passagem da Sagrada Escritura em que se

conta a terrível batalha travada entre o Povo Eleito e os Amalecitas?

Enquanto o exército hebraico combatia na planície, Moisés, o chefe

de Israel, orava ao Senhor com os braços levantados; se estes se

mantinham estendidos — se a sua oração a Deus era intensa e

perseverante — os homens de Israel venciam; se os braços de Moisés,

vencidos pelo cansaço, se abaixavam, o povo de Deus recuava. Então

— lembras-te? — os dois acompanhantes de Moisés fizeram-no

sentar-se sobre uma pedra e sustiveram-lhe os braços até à vitória

completa, ao triunfo definitivo.

Tu e eu precisamos de nos persuadir mais — e é o que fazemos

neste momento — da necessidade da nossa oração, para que a Igreja

vença as suas batalhas, para que também nós possamos vencer as

batalhas diárias da nossa vida interior. Esta convicção firmará e dará

vigor aos nossos braços estendidos, à nossa vida de oração. A

meditação frequente sobre a necessidade da oração levar-nos-á

espontaneamente a procurar, através de uma direcção espiritual

séria e periódica, a pessoa — o sacerdote — que possa suster com a

sua palavra e o seu conselho o cansaço dos nossos braços estendidos,

nos momentos de dificuldade e de aridez. E levar-nos-á a procurar

que muitos outros braços se ergam em oração perseverante, e a

mantê-los estendidos mediante um apostolado eficaz, os braços de

muitas outras almas de oração.



Escutemos de novo a voz da Igreja: Orate, fratres! («Orai!»).

Agora o propósito de orar e de melhorar a vida de oração torna-se

muito mais espontâneo na nossa alma. Meu amigo, que a nossa

oração seja concreta, sempre. Oração concreta é aquela que influi

realmente na vida; aquela que enfrenta corajosamente os problemas

e procura com decisão a luz de Cristo; aquela que evita activamente a

tendência inconsciente de manter abertas as feridas do amor-

próprio; aquela que aceita a vontade de Deus e se esforça por

cumpri-la com amor; aquela que penetra com a sua fertilidade

silenciosa todos os recantos da alma e todos os momentos do dia;

aquela que não se converte em frio estudo ou em oco e estéril

sentimentalismo; aquela que extingue os protestos do amor-próprio

e as picadas da inveja, do ciúme e do ressentimento.

Concretiza, meu amigo; concretiza na oração, nessa elevação da

mente e do coração para Deus, a fim de poderes adorá-lo, louvá-lo,

dar-lhe graças e pedir-lhe luzes e força. Conheci almas desorientadas

e diminuídas, vítimas da sua oração estéril, almas cuja oração estava

desligada da vida: no início do dia, introduziam o Senhor num

cantinho da sua alma, mas negavam-lhe qualquer intervenção no

resto do mundo; algo de parecido a essas Missas de Domingo, ao

meio-dia, que pouco ou nada influem na vida de tantos cristãos.

Na oração concreta e fervorosa de cada dia, renovarás e

reforçarás a tua tendência para a santidade: In meditatione mea

exardescit ignis («Na minha meditação acende-se o fogo»);

conhecerás Jesus Cristo, e a sua doutrina tornar-se-te-á familiar, e

avançarás também no conhecimento de ti próprio: Noverim te,

noverim me («Que eu me conheça, Senhor»). Com a oração

defender-te-ás dos teus inimigos e vencerás em todas as tuas lutas; a

tua mão armar-se-á e cobrir-se-á com a couraça de Cristo, segundo o

convite do Apóstolo: Induimini Dominum nostrum Iesum Christum

(«Revesti-vos de Nosso Senhor Jesus Cristo»).

Na tua oração diária, descobrirás a razão do teu apostolado:

contemplata aliis tradere («Transmitir aos outros as coisas

contempladas»). Tudo o que disseres e aconselhares no teu

apostolado de amizade e confidência trará o selo das coisas vividas e

experimentadas, que é prova de eficácia e coerência.



A vida de oração deve ser protegida como se protege um tesouro;

a Igreja precisa dela, porque é o fundamento seguro da nossa

santidade pessoal, e porque a todos disse o Senhor: Oportet semper

orare ... («É preciso orar sempre ...»). Estes são os inimigos reais da

tua oração: a imaginação — a doida da casa — que te perturba e

distrai com os seus voos e os seus volteios; os teus sentidos despertos

e pouco mortificados; a ausência de preparação remota — se quiseres

chamá-la de outro modo, chama-lhe dissipação — que te faz

encontrares-te tão longe de Deus Nosso Senhor no começo da tua

oração; o teu coração pouco mortificado, pouco purificado, pouco

desprendido das coisas da terra, que suja de barro as asas da tua

alma e te impede de subir até uma maior intimidade com Deus; a tua

falta de esforço e de autêntico interesse nos momentos em que

permaneces a sós com o Senhor.

Antes de terminarmos, repete a Jesus, por intermédio da Virgem

Maria, que é Rosa mystica («Rosa mística») e Vas insigne devotionis

(«Vaso insigne de devoção»), as palavras humildes e confiantes dos

Apóstolos: Domine, doce nos orare! («Senhor, ensina-nos a orar!»).

A MORTE E A VIDA

Memento homo, quia pulvis es et in pulverem reverteris

(«Lembra-te, ó homem, que és pó e em pó te hás de tornar»). E o

sacerdote, revestido do roxo da penitência, deposita na testa dos fiéis

um pouco de cinza. A Igreja, esposa de Cristo, quer que os homens se

lembrem da morte, que vivam cristãmente preparados para ela. Os

filhos do mundo não querem saber da morte. Preferem que a morte

seja para eles um inimigo implacável, oculto e desconhecido, uma

visita inesperada, uma surpresa dolorosa. Por isso, apressam-se a

enterrar o mais rapidamente possível, com os seus caros

desaparecidos, qualquer pensamento ou lembrança da morte. E, no

entanto, um dos fundamentos da grandeza do homem é exactamente

esse conhecimento certo de que deve morrer. E o cristão sabe, além

disso, que a morte é o preço do pecado: per peccatum introibit mors

(«pelo pecado entrará a morte»).



O cristão deve pensar na morte, deve meditar serenamente nessa

verdade, até que se familiarize com ela; deve aprender a tratá-la

como a uma irmã cheia de luzes e de experiência, capaz de lhe dar

conselhos mais seguros e desinteressados. Vista assim, a morte, a

morte cristã, a nossa boa irmã, a morte — como lhe chamava o

Poverello («Pobrezinho») de Assis — revelar-nos-á o seu rosto

sereno e não nos infundirá espanto nem medo, mas a mais

consoladora das virtudes cristãs: a virtude da esperança. Vita

mutatur, non tollitur («A vida muda-se, não se tira»).

Ao considerar esta verdade, um sentimento de alegria desperta na

alma cristã. Os teus discípulos, Senhor, os que te amam e vivem —

ou, pelo menos, querem viver, com sinceridade — para ti, sabem

perfeitamente que a morte é o começo da Vida, o encontro contigo, o

prémio dos seus esforços e a coroa das suas lutas. Os teus discípulos,

Senhor, estão familiarizados com as palavras que dizias aos

Apóstolos, a propósito das suas vidas e do pouco tempo que lhes

restava sobre a terra: Tristitia vestra vertetur in gaudium («A vossa

tristeza transformar-se-á em alegria»). É exactamente isso: a tristeza

do corpo converte-se em alegria da alma e do céu, quando se vive

cristãmente e cristãmente se pensa na morte.

Não cubras a morte — na tua imaginação enfermiça e pouco

sobrenatural — de panos negros e de flores murchas! Encara a morte

com alegria, como uma conclusão maravilhosa da aventura cristã.

Naquele momento, encontram-se e abraçam-se — para sempre! — o

filho e o Pai, o soldado valente e o Capitão, o enamorado e o Amor, o

redimido e o Redentor, o servo bom e fiel e o Patrão justo e generoso,

o atleta vitorioso e a Coroa: Deus tuorum militum sors et corona,

praemium («Deus, és quinhão, coroa e prémio dos teus soldados»).

Para ti e para mim, meu amigo, vivere Christus est («a vida é

Cristo») — é o que nos diz São Paulo — et mori lucrum («e a morte,

lucro»). Além deste pensamento e sentimento de alegria, a

lembrança da morte dá-nos um maravilhoso sentido de

desprendimento, ensina-nos a renunciar às coisas da terra.

Considerando à luz da morte a nossa vida e as coisas que nos

rodeiam, descobrimos a imensa sabedoria que existe em se saber

viver tamquam nihil habentes et omnia possidentes («como se não



se tivesse nada, mas possuindo tudo»). Que são, meu amigo, as

riquezas, as honras, os prazeres? Coisas que nos escapam das mãos,

como a água, e que não podemos levar connosco ao atravessarmos os

umbrais da morte.

Desprendimento. Devemos viver de tal modo que as palavras do

Anjo do Apocalipse: Non erit amplius tempus («acabou o tempo»)

nos encontrem com o coração e as mãos vazias de bens da terra e

cheios de Deus e dos Seus bens. Aprendamos a morrer, cada dia um

pouco, por meio do desprendimento de tudo o que não é eterno.

Sabes porque sofrem e se angustiam os homens, quando chega a sua

última hora? Porque, depois de terem vivido completamente

esquecidos do quotidie morior («morrer em cada dia»), vêem-se

obrigados a fazer em meia hora o que deveriam ter feito durante a

vida inteira. Como é duro e amargo semelhante desprendimento

forçado, a que ninguém pode subtrair-se! O mors, quam amara est

memoria tua homini pacem habenti in substantiis suis! («Ó morte,

quão amarga é a tua memória para o homem que confia a paz às suas

riquezas!»)

Mas o cristão, a alma desprendida, corre saboreando a verdade

daquelas palavras do Salmo: Laetatus sum quia dixerunt mihi: in

domum Domini ibimus («Alegrei-me quando me foi dito: iremos à

casa do Senhor»).

Meu amigo, a morte ensina-nos também a amar e a viver a

verdade, porque é o momento da grande verdade. Que realismo e

que amor à verdade não existirá na tua vida interior, se o

pensamento da morte se tornar familiar à tua alma! As ciladas do

amor-próprio, as duplicidades da hipocrisia, os sentimentos ocultos

de vingança, os pretextos da sensualidade, as mistificações e

mentiras da vida e as ilusões da frivolidade não resistem à luz

penetrante da morte. Nesse momento — e para sempre — serás

aquilo que és na presença de Deus, sem nenhum recanto de trevas

dentro do teu coração.

Se queres que as mentiras, os logros, a duplicidade e a injustiça,

que são, por sua vez, mentiras, deixem de dominar a tua vida interior

e a tua vida de relação com os outros, medita na morte. Sugiro-te



uma norma de conduta: que pensarias desta pessoa, como julgarias

aquela outra, como resolverias este grave problema, se estivesses

para morrer em breve e, imediatamente depois, tivesses de prestar

contas a Deus daquele juízo, daquela decisão? Ora bem, actua

sempre como actuarias naquele momento. Pergunta-te sempre a ti

mesmo: Quid hoc ad aeternitatem? («Que importa isto para a

eternidade?»).

Breve e caduca é a nossa vida, sicut flos agri («como as flores do

campo»), dizem as Escrituras — e como uma sombra que passa

rapidamente: umbra quae transit est vita hominis («sombra que

passa é a vida do homem»). Como empregamos, tu e eu, esta vida tão

breve, esta migalha de tempo que temos para viver cá em baixo? Se

nos chegasse agora o último momento, estaríamos satisfeitos com o

uso feito do nosso tempo e dos dons recebidos de Deus?

Dinumerare nos doce dies nostros, ut perveniamus ad

sapientiam cordis («Ensina-nos, Senhor, a contar os nossos dias,

para que alcancemos a sabedoria do coração»), aquela sabedoria pela

qual nos convencemos de que apenas as boas obras e o serviço de

Deus têm valor para a vida eterna. Não sabemos «o dia nem a hora»;

por isso devemos viver preparados, dispostos a dizer ao Senhor que

aceitamos a morte — que a aceitamos quando Ele quiser, como

quiser e onde quiser — na certeza de que o Senhor nos levará quando

estivermos maduros, quando a nossa alma tiver atingido aquele grau

de santidade a que estava chamada. Vivamos intensamente, com

uma santa ânsia de aproveitar bem o tempo e todas as ocasiões que

se apresentem para nos santificarmos, e de dar a cada minuto da

nossa vida um eco de eternidade.

Terminamos com o pensamento na Virgem, a Virgem da

Dormição. Recorramos à Nossa Senhora da Boa Morte, para que nos

conceda a graça de trabalharmos e de vivermos pensando na morte,

para podermos morrer pensando na Vida.

A CORRECÇÃO FRATERNA



O Evangelho de São Mateus contém uma passagem (18, 15),

relativa à obrigação da correção fraterna, que não se pode ler sem se

experimentar um certo sentimento de surpresa e de mágoa. Lá

escutamos, com efeito, a voz amável de Cristo, que nos põe diante de

um dever raramente vivido nos nossos dias, embora tão ávidos de

franqueza e de sinceridade e tão desejosos de adotar a franqueza e a

sinceridade como suas características inconfundíveis. Não é que o

dever da correção fraterna atinja a sua força e mergulhe as suas

raízes na virtude da sinceridade; de facto, embora a virtude da

sinceridade, como a da honestidade, contribua com alguma coisa de

próprio para a prática deste preceito evangélico, é na caridade que

ele se baseia diretamente.

E é exatamente à luz da caridade que a voz de Cristo se torna

perfeitamente compreensível e que esse preceito evangélico nos

aparece em toda a sua grandeza. É preciso amar o próximo e querer-

lhe bem, querer o seu bem, sobretudo o seu bem eterno; por isso não

permanecemos indiferentes nem encolhemos os ombros na presença

de alguém que se encontra em perigo, que não tomou o caminho

certo ou que não é como deveria e poderia ser; e pela mesma razão,

por exemplo, evitamos cuidadosamente o «deixa correr as coisas»,

quando vemos alguém na roda dos nossos familiares ou conhecidos

que está prestes a quebrar — ou já o fez — a ordem e a harmonia da

caridade. Nesta como em tantas outras ocasiões semelhantes, é a

própria palavra de Cristo que nos obriga a não «deixar correr as

coisas». Ele diz-nos: «Vai e corrige-o a sós. Se te ouvir, terás ganho o

teu irmão». Esta indicação tem a profundidade das coisas simples, a

fresca eficácia imediata dos programas concretos.

As páginas da Sagrada Escritura mostram-nos que houve um

tempo em que Deus se servia dos profetas, almas cheias de fortaleza

e de caridade, para dirigir uma advertência aos homens, mesmo aos

soberanos, que se tivessem extraviado. E com que caridade e

fidelidade souberam os profetas viver e cumprir o dever da correção

fraterna! Pensa: nos nossos tempos, é porventura obra menos

urgente de misericórdia espiritual admoestar aquele que erra,

esclarecer o irmão que se encontra na ignorância? É como se as

palavras do Senhor — «Vai e corrige-o» — não encontrassem eco na

consciência de quem observa à sua volta, perto de si, o mal, um mal



que poderia ser evitado. Para tantos de nós, hoje — vês? — o

«vizinho» já não é o próximo e o «outro» deixou de ser o irmão.

E, no entanto, sabes que, quando encontra um coração fiel e

desejoso do bem próprio e do dos outros, a palavra de Cristo penetra

na alma como uma espada que quer ser empunhada, que reclama e

exige poderosamente a ação. «Vai e corrige-o»; com os seus preceitos

e os seus conselhos, o Evangelho adverte-nos constantemente que a

vida é o tempus agendi («tempo da ação») e convida-nos a não

introduzir um lapso de tempo — esse tempo que concedemos à nossa

preguiça e ao nosso egoísmo — entre o pensamento serenamente

amadurecido no raciocínio e no propósito e a ação que o leva a cabo.

Pode acontecer que este preceito de Cristo soe aos ouvidos de

alguns como uma ofensa, por uma estranha e muitas vezes exagerada

sensibilidade à liberdade e dignidade dos nossos semelhantes que o

espírito da época contribuiu para formar nas consciências dos

cristãos. Com efeito, o Senhor, ao instruir-nos acerca do dever da

correção fraterna, pede-nos que corrijamos, isto é, que digamos face

a face, diretamente, a uma pessoa alguma coisa que esta faz e que

não está bem que faça. E que o digamos, não como alguém que,

cumprindo um dever desagradável, se escuda simpàticamente por

detrás de expressões amáveis — «um embaixador não causa

dissabores» — e com o seu comportamento pede desculpa e

compreensão, e quase compaixão; mas com sentido de

responsabilidade pessoal, assumindo pessoalmente todas as

responsabilidades e arrostando todos os contratempos que das suas

palavras possam derivar para o outro e para si. Esta simples

consideração basta para compreendermos que o cumprimento deste

preceito evangélico ultrapassa de longe o plano do espírito do

mundo, das convenções sociais e da própria amizade que se baseie

em critérios exclusivamente humanos.

Não se trata, obviamente — porque não só não ultrapassaríamos

esse plano, como estaríamos abaixo dele — de agredir seja quem for

com maus modos e palavras duras pelo facto de uma pessoa,

suponhamos, nos ter feito ou dito alguma coisa que nos contrariou,

ou simplesmente ter lesado aquilo a que chamamos «os nossos

interesses», esses interesses tantas vezes mimetizados sob a



expressão ambiciosa do nosso «bom nome». Não se trata disso,

evidentemente; agir desse modo não seria praticar o dever

evangélico da correção fraterna, mas soltar as rédeas do amor-

próprio, alentar o espírito de vingança e faltar de algum modo, mais

ou menos gravemente, à caridade.

Quem vive com espírito cristão o preceito da correção fraterna

não pensa nesse momento em si próprio, mas no outro, que

precisamente por isso se tornou seu irmão. Não tem presentes os

seus interesses pessoais, ou o seu bom nome, mas os interesses —

verdadeiros — e o bom nome da outra pessoa. Põe de parte muitas

coisas, mas sobretudo o seu amor-próprio. Esquece-se de pensar em

si para se deixar absorver por completo pelo pensamento dos outros

e do caminho que devem percorrer até se unirem ao Senhor. Se nos

fosse dado penetrar na alma de quem cumpre o dever da correção

fraterna segundo as palavras de Cristo, ficaríamos subjugados pela

grandeza e pela harmonia de sentimentos que naquele momento

ocupam o seu coração, ao dispor-se a cumprir o suave mandamento

da caridade fraterna. Poderíamos ler nessa alma a firme delicadeza

da caridade, a profundidade límpida de uma amizade que não recua

ante um dever a cumprir, e a fortaleza cristã, que é sólida virtude

cardinal.

O dever da correção fraterna recorda-nos que nem sempre o

temor de desagradar aos outros é uma coisa boa. E, apesar disso, é

grande o número daqueles que, para não desagradarem ou para não

impressionarem uma pessoa que tenha entrado nos últimos dias e

nos momentos extremos da sua existência terrena, lhe ocultam o seu

estado real, causando-lhe desse modo um mal de dimensões

incalculáveis. Mas é mais elevado o número daqueles que veem os

seus amigos no erro ou no pecado, ou prestes a caírem num e noutro,

e permanecem mudos, e não mexem um dedo para lhes evitarem

esses males. Poderíamos considerar amigo a quem se comportasse

connosco desse modo? Certamente que não. E, no entanto, as

pessoas à nossa volta adaptam frequentemente essa atitude para não

nos magoarem. Com esse motivo, podemos causar aos nossos amigos

— ao nosso próximo — autênticos males; podemos tornar-nos

responsáveis de graves culpas, e até, nalgumas ocasiões, de

cumplicidade. Isto para não falarmos do facto, tão frequente, de, ao



mesmo tempo que nos «dispensamos» da correção pensando que os

outros — os nossos amigos — se magoariam com as nossas

advertências sinceras, honestas e delicadas, formularmos sobre eles

juízos que certamente não os honram e que, de um modo ou de

outro, não são cristãos.

A obrigação da correção fraterna deve ser cumprida em

determinadas formas e circunstâncias. Com efeito, ao indicar «vai e

corrige-o», o Senhor precisa: a sós. É fascinante esta advertência,

este convite à delicadeza, ao tato, à amizade. Recorda imediatamente

muitas virtudes cristãs: em primeiro lugar, a caridade, que é a que

nos move a falar, desatando ou refreando a língua, conforme as

circunstâncias; depois, a prudência cristã, que já foi chamada, com

uma imagem moderna e eficaz, «o conselho de administração da

caridade»; a humildade, que, porventura mais do que nenhuma

outra virtude, nos ensina a encontrar a palavra justa e os modos que

não ofendem, recordando-nos que também nós precisamos de

muitas advertências; a fortaleza de ânimo e a honestidade, pelas

quais se reconhece o homem verdadeiro e o cristão autêntico. A sós:

eis um segredo para a prática do bem, uma prova de amizade sincera,

uma garantia de fidelidade e de lealdade.

Falar é uma coisa, criticar é outra. Criticar, dizer mal de uma

pessoa na presença de outras, ou contar aos outros o mal que, em

nossa opinião, outros fazem, é faltar à caridade e, não raras vezes, à

justiça. Fazer notar a uma pessoa o mal que faz, advertir

delicadamente aquele nosso irmão para que se corrija, é observar o

preceito do Senhor e realizar um ato de caridade, dando uma prova

de amizade verdadeira e cristã. Quando nos sintamos inclinados a

falar mal de alguém, procuremos, com a graça de Deus, dominar-nos

e formular o propósito de advertir essa pessoa, se for caso disso, de

acordo com os critérios que devem sempre presidir à moralidade das

nossas ações.

Mas, ao dever de falar corresponde, naturalmente, a obrigação de

escutar. Quem não escuta priva-se voluntariamente desta ajuda,

inutiliza um direito que lhe assiste: o direito, baseado na caridade, de

ser advertido, de ser corrigido, de ser, em última análise, eficazmente

ajudado. Como é triste não prestar ouvidos, sermos conhecidos por



todos como pessoas a quem não se pode dizer nada, como cristãos —

de nome — que rejeitam soberbamente qualquer ajuda dos outros. O

amor-próprio separa-nos, distancia-nos dos outros; estabelece-nos

na solidão. Reduz-nos àquela trágica condição, tão tristemente

lamentada na Escritura: Vae soli, qui cum ceciderit non habet

sublevantem se («Infeliz de quem se acha só, porque, quando cair,

não encontrará quem o levante»).

É por isso que o Senhor, depois de ter sancionado a obrigação da

correção fraterna, sublinha: «Se te escutar, ganhaste o teu irmão».

Com efeito, não há dúvida de que, quando se escuta nestas

circunstâncias, surge sempre uma amizade viva e cristã, ou se

consolida e se torna ainda mais profunda e autêntica a amizade já

existente. As advertências que se escutam, se aceitam e se agradecem

são sempre vínculos de união que elevam qualquer amizade ao nível

da amizade cristã. Ganhar e sermos ganhos deste modo pelos outros

significa animar com o sopro do espírito evangélico as relações e as

amizades.

Quando escutamos alguém que nos procura movido por este

espírito evangélico, por esta caridade cristã, exercitamo-nos

sobretudo na virtude da humildade: nenhuma outra virtude prepara

tão bem a inteligência para a verdade e o coração para a paz. Com a

verdade e a paz ser-nos-á mais fácil retificar, mediante a ajuda de

Deus, os nossos caminhos, e aplainar o trajeto da nossa vida moral.

Destas disposições interiores brotará em breve um sentido de viva

gratidão por aquele nosso irmão que toma tão a peito os nossos

problemas e a retidão da nossa vida; e aí estão outros liames novos

para uma nova amizade, feita de leal sinceridade e de gratidão

cordial.

Devemos acrescentar, pois, ao elenco das interrogações que

formulamos à hora do nosso exame de consciência diário, uma que

nos pergunte sobre o dever da correção fraterna. Ponhamos as

nossas amizades a coberto deste doce mandamento do Senhor, para

que sejam sempre mais verdadeiras e mais cristãs.



O PERIGO DAS COISAS BOAS

Nas missas dos Domingos depois do Pentecostes, são frequentes

as passagens tiradas do Evangelho de São Lucas. Uma dessas

passagens, a do segundo Domingo depois do Pentecostes, convida-

nos a meditar na parábola do grande banquete (Luc. 14, 15). É

consolador escutar dos lábios de Jesus palavras como jantar,

convites, convidados... São palavras familiares: o facto de se

repetirem diàriamente, induz-nos a aproximar-nos com espírito de

simplicidade, mas com um vivo desejo de penetração, desta página

misteriosa.

Como vimos fazendo ao longo destas considerações sobre pontos

de ascética, procuraremos tornar o mais transparente possível o véu

que encobre, em cada palavra do Senhor, a sua beleza simples e

profunda: propósito a que nos parecem encorajar, na mesma página

do Evangelho, as palavras de Cristo: Qui potest capere, capiat

(«Quem puder compreender, compreenda»). É um convite a

empregar-nos a fundo, a empenhar toda a atenção da nossa mente e

todo o impulso do nosso coração; mas, ao mesmo tempo, é um aviso,

porque sempre, para as almas espiritualmente sensíveis, as palavras

do Senhor têm um acento de desafio, perspectivas de risco: desafio

para esforços novos, mais onerosos, e risco de ulteriores actividades

espirituais e apostólicas a enfrentar, para uma vida mais fecunda e,

em última análise, mais alegre e mais serena.

O grande banquete, de que se fala na passagem do Evangelho de

São Lucas, é a redenção de Cristo; na parábola, simples e familiar,

figuram-se os méritos infinitos de Cristo, Senhor nosso. O banquete

é «grande», copiosa apud eum redemptio («porque a redenção é

abundante»). Os convites, delicados e urgentes, dirigidos a todos -

vocavit multos («chamou muitos») - são chamadas dirigidas a cada

homem para que queira participar dos efeitos da Redenção, viver de

modo a beneficiar da aplicação dos méritos infinitos do Redentor. O

grande banquete é para nós: para ti e para mim. Os méritos infinitos

de Cristo serão nossos, se sinceramente o quisermos: cada um de nós

pode olhar para o Redentor e repetir as comovidas palavras de São

Paulo: dilexit me et tradidit semetipsum pro me («amou-me e deu-

se a si mesmo por mim»).



Na parábola do grande banquete — é reconfortante observá-lo —

para não nos constranger (sabendo-nos convidados à mesa de um

Rei, que poderia retrair os convidados e fazê-los sentirem-se pouco à

vontade), o Senhor refere-se a si próprio com um nome genérico e

familiar, que, longe de despertar um sentimento de sujeição, convida

à intimidade e à amizade; refere-se a si próprio como homo quidam

(«um certo homem»), um dos nossos. Com efeito, fomos chamados e

convidados por Aquele que se chama a si próprio Filius hominis («o

Filho do homem»); o Filho de Deus feito homem; por aquele que,

por amor dos homens, semetipsum exinanivit, formam servi

accipiens («se humilhou a si mesmo, tomando forma de servo»).

Desvendado o sentido da parábola, é sem dúvida com gosto que

escutamos o convite dirigido a todos nós ut venirent («para que

viessem») e o nosso coração enche-se de confiança ao observar que a

pessoa que nos convidou preparou tudo com minúcia — quia iam

parata sunt omnia («porque já estão preparadas todas as coisas»).

Ser-nos-á, portanto, muito fácil aceitar o convite e pôr-nos a

caminho, amparados pela sua força e pela sua graça.

Mas ficamos perplexos, e não pouco, ao escutarmos as palavras

dos convidados, ao percebermos que todos têm uma mesma, embora

gentil, resposta negativa a dar aos mensageiros de quem os convida:

Rogo te, habe me excusatum («Peço-te que me dispenses»). Mas, se

nos detivermos a ponderar as desculpas aduzidas para justificarem a

sua ausência, talvez nós mesmos sejamos levados a acolher e a

considerar como boas as razões invocadas. Parece-nos razoável, por

exemplo, a desculpa do primeiro: Villam emi, et necesse habeo exire

et videre illam («Comprei um campo, e preciso de ir vê-lo»).

Também nos parece razoável, embora um pouco menos, a explicação

do segundo: Iuga boum emi quinque, et eo probare illa («Comprei

cinco juntas de bois e vou experimentá-las»). E parece-nos óptimo o

motivo invocado pelo terceiro: Uxorem duxi, et ideo non possum

venire («Casei-me e por isso não posso ir»).

Neste ponto, ficamos com a impressão de que o véu se faz menos

transparente, e até se torna pesado e opaco; depois de, no fundo,

termos simpatizado com os que se excusaram, por termos

consideradas válidas as suas explicações, presenciamos a ira do pai



de família e escutamos a severa condenação que pronuncia contra

eles: Nemo virorum illorum, qui vocati sunt, gustabit coenam

meam («Digo-vos que nenhum dos que foram convidados tomará

parte no meu banquete»). Neste ponto — repito — ficamos

momentaneamente surpreendidos e tentados a ver uma certa

desproporção entre a recusa dos convidados, motivada por razões

aparentemente válidas e comunicada em termos polidos e gentis, e a

ira e a severa condenação de quem fez os convites.

Mas a surpresa desaparece e o véu da parábola retorna à sua

transparência mal retomamos o fio das nossas considerações: o

grande banquete é a salvação eterna de cada homem, de cada

convidado. Ora o problema da nossa salvação eterna é um problema

imenso, ameaçado por inúmeros e graves perigos. Para nos darmos

conta de que é assim, basta pensar na desordem introduzida em

todos nós pelo pecado original, uma desordem que nos leva com

tanta facilidade a fazer mau uso das coisas boas.

A parábola de Cristo convida-nos precisamente a este raciocínio,

a esta reflexão: as escusas apresentadas pelos convidados são

verdadeiras — nenhum deles mentia; desculpam-se com modos

polidos e gentis; as ocupações que os prendem são todas boas. Mas,

não obstante, isso não impede que sacrifiquem o principal ao

secundário, que tenham comprometido precipitadamente e posto em

perigo a sua salvação eterna, figurada no grande festim. É isto o que

a parábola pretende denunciar: o perigo inerente às coisas boas,

quando nos absorvem de tal modo que acabam por afastar-nos de

Deus.

O perigo de que as coisas boas, não usadas no modo, no tempo e

na medida devidos, nos façam abandonar os deveres de piedade e os

planos de apostolado, comprometendo a união da nossa alma com

Deus e, talvez, com o decorrer do tempo, extinguindo em nós por

completo qualquer sentimento de Deus.

Foi dito, e com razão, que muita gente se dedica à política, à arte,

à cultura, à indústria, ao comércio, mas poucos se empenham a sério

na sua própria santificação, na salvação da sua alma, no «grande

negócio» da sua salvação eterna. Repara bem: estas actividades — a



política, a cultura, o comércio — não são más em si mesmas, podem

até ser boas e óptimas. O homem é que às vezes não sabe realizá-las

de modo a que sejam úteis à sua salvação, ao seu último fim; e

permanecendo como os convidados relutantes do grande banquete,

vítima das coisas boas. «A abnegação deitou-me a perder», gritava

desnorteada uma destas almas mergulhadas em coisas e obras boas;

é um conturbante grito de advertência.

Todos nós somos continuamente assediados por esta fácil

tentação — fácil de suscitar, difícil de afastar: a tentação de relegar

para o último lugar o problema e os deveres da nossa vida cristã, de

nos dedicarmos a eles quando tivermos tempo e disposição. O nosso

juízo, muito pouco profundo, muito pouco sobrenatural, vacila com

facilidade e acaba por considerar os deveres relativos ao nosso

último fim apenas como um entre muitos, e não como irrevogáveis

deveres de estado — próprios do nosso dever de cristãos — e como

nosso supremo interesse. E isso é uma grave irreflexão e

imprudência: a nossa mente, ligeira e superficial, faz os seus cálculos

precipitados e tece os seus laboriosos silogismos, eliminando das

premissas a eternidade e a salvação da alma. As grandes advertências

evangélicas — porro unum est necessarium ..., quid prodest homini

...? vigilate, («uma só coisa é necessária ..., que importa ao homem

...? vigiai») etc. — não exercem nenhuma influência, ou quase

nenhuma, na formulação dos nossos juízos e no enquadramento dos

nossos problemas.

Se o nosso juízo vacila com frequência, a nossa vontade, com a

mesma frequência, não fica aquém: e a superficialidade e a

precipitação dos nossos juízos cruzam-se com as contradições da

nossa vida cristã, isto é, as omissões e as negligências. Cada cristão

deveria considerar com empenho e profundidade, todas as noites, as

omissões e as negligências registadas naquele dia em função do seu

último fim: não para desanimar, mas para arrepiar caminho. Quem

como nós está profundamente empenhado na vida, deveria saber

realizar todos os dias aquela síntese de todos os deveres que o

próprio Deus lhe sugere — haec oportet facere, et illa non omittere

(«é necessário fazer estas coisas, e não omitir aquelas») — de tal

modo que nenhum fique descuidado ou seja injustamente

suplantado.



Precisamos de um juízo profundamente cristão, sereno e

equilibrado, de um juízo que, aberto à eternidade e sem perder de

vista o nosso fim último, nos dê a verdadeira medida e proporção das

coisas; e de uma vontade recta e decidida, que caminhe

paralelamente a esse juízo, que saiba evitar as omissões e corrigir

generosamente as negligências.

Esta, não outra, é a estrada que devemos seguir para passar

através dos bens temporais e usá-los rectamente, sem perdermos de

vista e sem perdermos para sempre os bens eternos. E esta é a oração

que a Igreja dirige com frequência ao Senhor neste tempo depois do

Pentecostes. Oração que também nós dirigimos ao Senhor, por

intermédio d’Aquela que é a medianeira de todas as graças.

O JOIO E O TRIGO

Relendo a passagem do joio no campo, feriram-me

particularmente algumas palavras do Senhor: Cum autem crevisset

herba et fructum fecisset, tunc apparuerunt et zizania («Quando o

trigo cresceu e deu fruto, apareceu também o joio»). O homem bom

tinha semeado no campo a boa semente, quando o inimigo apareceu

às escondidas e lançou o joio no meio do trigo.

Na nossa meditação na presença do Senhor, vamos fixar-nos nas

poucas palavras acima citadas; passaremos a considerar como na

nossa alma o mal desponta sobre o próprio bem e por entre o bem.

Aquelas breves palavras constituem uma advertência, e convidam-

nos a estar atentos, a vigiar, para que não suceda que transformemos

em mal o bem que está em nós, o bem que realizámos ou que vimos

realizando, ou o anulemos com o mal que sobrevém.

As palavras de Jesus exprimem uma realidade de que temos

experiência íntima e pessoal. Na nossa alma e na nossa vida, como

no campo da parábola, o mal desponta sobre o bem e por entre o

bem. E devemos empenhar-nos tenazmente, com espírito de

vigilância, em que o mal em nós não destrua, diminua ou corrompa o

bem. Penetremos, à luz da doutrina ascética, na nossa experiência



pessoal — experiência de cristãos que desejam viver cristãmente —

para ver como se repete na nossa vida a dolorosa realidade figurada

na parábola.

Para começar, fixemo-nos num exemplo tirado do Evangelho.

Dois homens dirigem-se ao templo para orar: a oração é a boa

semente, o bem, um bem elevadíssimo, adoração da criatura ao

Criador, conversa do filho com o seu Pai. Mas eis que, na oração de

um daqueles homens, desperta o mal do orgulho, da auto-

complacência e do desprezo do outro; sobre o bem, e do meio do

bem, o mal. Entre a boa semente, o joio. Phariseus stans, haec apud

se orabat: Deus, gratias ago tibi quia non sum sicut ceteri hominum

(«O fariseu, conservando-se de pé, orava assim no seu interior: dou-

te graças, meu Deus, por não ser como os outros homens»).

Embora sempre dentro da ordem das virtudes, não é raro

observarmos que no terreno grande e belo da castidade desponta às

vezes o mal do orgulho e do desprezo dos outros. E também não é

raro — a nossa experiência pessoal dá-nos uma boa prova disso —

vermos despontar o mesmo mal do desprezo dos outros no terreno

de uma vida honesta e sacrificada.

Ninguém duvida de que o jejum é um bem, até um grande bem,

embora um pouco esquecido nos nossos dias. Bona est oratio cum

jejunio («É bem aceite a oração com jejum»). E, no entanto, o

Senhor aconselha-nos a estarmos vigilantes, para que, no meio de

um bem que é o sacrifício, não brote o mal da vaidade, que anula

aquele bem porque o vaidoso apenas receberá em recompensa — se

chegar a recebê-la — a ridícula mercê da admiração humana que

tolamente procura. Para que aquele bem não faça despontar este

mal, o Senhor adverte-nos: Cum jejunes, lava faciem tuam et unge

caput tuum («Quando jejuares, lava o teu rosto e perfuma a tua

cabeça»), isto é, vigia a rectidão da tua intenção, para que o bem que

realizas não seja abafado e destruído pelo mal que sobrevém com o

desabrochar da vaidade.

Não é de natureza diferente o joio que cresce — quase

inadvertidamente — sobre os dons de natureza ou de graça, e sobre o

bem da eficácia que estes dons nos facultam, quando nos



convencemos e afirmamos com complacência que esses dons são

nossos, recusando-nos a admitir que os recebemos de Deus: Quid

habes quod non accepisti? («Que possuis que não tenhas

recebido?»). Para esconjurarmos o perigo deste joio, o Apóstolo dos

gentios adverte-nos com aquela pergunta.

Todos sabemos que, no campo sobrenatural, não existe nada de

superior à caridade. Mas mesmo no caso desta virtude, que é a

rainha das virtudes, o mal pode lançar as suas raízes. Com efeito,

para que seja e se mantenha autêntica, a caridade deve ser ordenada.

A sua hierarquia impõe antes de mais nada que amemos a Deus

sobre todas as coisas, e depois que amemos ordenadamente as

pessoas — o próximo — segundo a sua proximidade em relação a

Deus, por um lado, e em relação a nós mesmos, por outro. Alterar

esta hierarquia e ordem é o mesmo que deixar de amar recta e

cristãmente; significa que o mal do egoísmo despontou no terreno da

caridade.

Amar os outros significa querer o seu bem, isto é, querer o seu

bem sobrenatural. Neste ponto, não é raro ver despontar o joio por

entre a caridade dos cristãos: convencem-se de que querem o bem

das pessoas a quem dizem amar — e de quem pretendem ser amadas

— quando lhes dão bens que não o são verdadeiramente, porque se

opõem ao seu verdadeiro bem. Quantas vezes se oferece por amor o

que não é amor, mas puro egoísmo, e às vezes refinado egoísmo!

Nestes casos, não amamos os outros por Deus e por eles mesmos,

mas apenas por nós. E isso é também um mal, o mal do egoísmo, que

desponta sobre o bem da caridade, abafando-o e destruindo-o.

Ninguém duvida de que a actividade realizada em vista do bem

das almas, o apostolado, é um grande bem. Mas se essa actividade,

por mais santa e boa que seja, nos levar a omitir a oração ou a

desleixar-nos na vida de piedade ou a esquecer os nossos deveres de

estado, cedo ou tarde se transformará em joio, em joio que brota

precisamente do meio do bom trigo de Cristo. Quando escrevemos

mais acima sobre o «perigo das coisas boas», referimos a queixa

aflitiva de uma alma que tinha reparado tarde demais no joio que

havia crescido por entre o trigo; ao ver o campo da sua alma invadido

pelo joio, exclamava: «A abnegação deitou-me a perder». E é aqui



que intervém a palavra de Cristo à irmã de Maria de Betânia, para

nos precaver: Martha, Martha... sollicita es et turbata erga

plurima: porro unum est necessarium («Marta, Marta... tu afadigas-

te e andas inquieta com muitas coisas; mas uma só coisa é

necessária»). Mas há ainda outro caso — quando o amor pelas almas,

o zelo pelo seu bem, passa de discreto a indiscreto ou amargo — em

que assistimos ao despontar de um mal no meio do bem, ao germinar

do joio por entre a boa semente.

A este propósito, podemos evocar as palavras com que o Senhor

refreia a impaciência daqueles seus dois discípulos — que eram

conhecidos por «filhos do trovão» — que desejavam fazer descer o

fogo do céu para castigo dos habitantes de uma cidade que não tinha

acolhido imediatamente a boa nova do Evangelho. Naquela ocasião,

o Filho do homem dirigiu aos dois discípulos excessivamente zelosos

estas palavras: «Não sabeis de que espírito sois». Com efeito,

acontece-nos às vezes, em primeiro lugar, que não cumprimos o

nosso dever, e depois que, possuídos por um espírito de reparação e

por um fervor que excede o justo limite, queremos fazer mais do que

devemos. A mesma conclusão parece depreender-se da parábola do

joio, onde os operários começam por faltar ao seu dever,

adormecendo, e depois querem ir muito mais longe, arrancando o

joio antes de tempo. Então o dono do campo tem estas palavras de

sabedoria e moderação: Sinite... usque ad messem («Esperai... até à

ceifa»).

E assim como o mal pode crescer no meio do bem — se os

homens não estiverem realmente vigilantes — do mesmo modo o

amor pela verdade e pelo bem pode infelizmente transformar-se em

fanatismo e espírito de casta quando, não rectamente iluminados e

pouco caritativamente dispostos em relação aos outros, não sabemos

distinguir pràticamente entre o pecado e o pecador, entre o erro e os

que erram. E pode também acontecer, uma vez situados nesta

perigosa vertente, que homens consagrados ao bem actuem e se

comportem como se o bem deixasse de o ser, quando não realizado

por eles mesmos.

A espiritualidade é certamente uma coisa boa, e até óptima. Mas,

se o homem se esquece de que não é apenas espírito, mas também



matéria, se se persuade de que é apenas anjo, torna-se ràpidamente

— em consequência da soberba que o desvia do seu verdadeiro

estado — um anjo rebelde. E a queda precipitada desses homens que

se tinham colocado soberbamente numa altura que não lhes

pertencia nem podia nunca pertencer-lhes, é de tal modo vertiginosa

que lembra a do primeiro anjo rebelde e decaído. Quantos exemplos

deste género na história da humanidade! E, no entanto, nunca

acabamos de aprender a lição.

Não é preciso recordar como é santo e necessário à santificação

pessoal e à realização do bem comum que os súbditos observem uma

atitude de obsequioso respeito em face dos seus superiores; mas se

esse respeito, santo e obrigatório, se converte em servilismo, já não

estamos em face de um bem. Despontou um mal, um mal que

impede precisamente que os súbditos possam servir rectamente os

seus superiores. O servilismo desnatura a relação de submissão,

porque priva o súbdito da lealdade e da sinceridade. Põe-no abaixo

da sua dignidade de pessoa humana, impede-o de prestar ao superior

qualquer serviço verdadeiro e recto. O mesmo acontece no campo da

obediência, quando mal entendida; pode suprimir o espírito de

iniciativa e o sentido de responsabilidade pessoal, deformando-se e

degenerando em preguiça e comodidade. Mais uma vez nos

encontramos em face de males que surgem do bem e do meio do

bem. Não é mais do que uma repetição da parábola do joio e do trigo,

na intimidade das nossas almas, na concreta realidade das nossas

vidas.

E o mesmo se passa quando o amor pela Igreja se transforma, por

uma orgulhosa impaciência ante as sombras humanas entrevistas no

rosto da esposa de Cristo, em escândalo farisaico que desconhece o

Mistério da Igreja. Os bons filhos da Igreja — aqueles que a

consideram Sancta Mater Ecclesia («Santa Mãe Igreja») — nunca

pretendem substituir a sabedoria de Deus pelos seus pontos de vista

pessoais, e é por isso que, enquanto adoram os desígnios de Deus,

penetram tanto quanto é possível a um homem no Mistério da Igreja.

Poderíamos continuar a enumerar os exemplos; mas o que se

disse é suficiente para nos fazer compreender que a parábola nos

ensina algo de muito relacionado com a nossa alma: o mal nasce



frequentemente sobre o bem e do meio do bem, como o joio cresce

no meio do trigo. Terminemos extraindo da parábola dois conselhos,

para evitarmos que o mal sufoque o bem na nossa alma e na nossa

vida. Em primeiro lugar, o convite do Senhor à vigilância, para

evitarmos aquilo que, na parábola, foi a origem de todo o mal: dum

dormirent homines («enquanto dormiam os homens»), o sono, a

distracção, a negligência, que favorecem a acção do homem inimigo e

o nascimento do mal, tanto mais que o inimigo não dorme; quanto

mais um homem se consagra ao bem, tanto mais o inimigo se lança

insidiosamente sobre ele. Qui stat — adverte-nos a Escritura —

caveat ne cadat («Quem se conserva de pé, esteja atento para não

cair»). Cadunt cedri de Libano («Os próprios cedros do Líbano

caem»), previne-nos a Bíblia.

O segundo conselho de Cristo diz respeito à paciência, paciência

connosco mesmos e com os outros. In patientia possidebitis animas

vestras («Pela paciência possuireis as vossas almas»). E noutra

passagem do Evangelho, o Senhor insiste: o preço último da nossa

santidade é a paciência, na qual dá fruto a palavra de Deus: fructum

afferunt in patientia («darão fruto pela paciência»). Paciência que é

sempre humildade, e sabedoria e vontade humilde de não

substituirmos nunca os planos de Deus pelos nossos planos.

NA LUZ DE BELÉM

Todos os mistérios da vida de Cristo são mistérios de amor; o

próprio nascimento do Filho de Deus é um mistério de amor. Só a

omnipotência divina posta ao serviço de um amor infinito por nós,

homens, poderia ter encontrado um meio tão admirável de realizar a

antiga promessa. Tota ratio facta est potentia facientis («O Criador

pôs em acto toda a sua potência»), faz a Igreja dizer aos seus

sacerdotes, ante o mistério que se realiza na gruta de Belém. E, na

realidade, este Deus feito criança é um mistério de amor: a

omnipotência reduzida à extrema impotência. O Senhor dos céus e

da terra não tem um berço onde ser colocado; um curral é o palácio

do Filho de David, um presépio foi o trono do Filho de Deus.



Hoje que o nosso olhar humano se perde no mistério do Deus-

menino, procuremos concentrar a fundo a mente e o coração para

compreendermos o valor e a necessidade de uma verdadeira vida de

infância espiritual. Na sua vida pública, quando quiser indicar o

único caminho que conduz com segurança ao Reino sem fim, Jesus

dirá estas palavras simplicíssimas: Nisi efficiamini sicut parvuli, non

intrabitis in regnum coelorum («Se não fordes como crianças, não

entrareis no reino dos céus»). Este é o único preço que nos permitirá

com certeza participar do espectáculo eterno da glória, da beleza e da

harmonia de Deus. E é um preço tão inacessível aos soberbos quanto

está ao alcance dos humildes e de todos os que se tornam, com

esforço, homens de boa vontade.

Qual de nós não se percata, nesta noite de Natal, da necessidade

de um esforço de simplificação interior que nos torne como o Deus-

menino nos quer, sicut parvuli? («como crianças?»). Sobretudo se

nos contemplarmos imersos num mundo como o de hoje, onde é tão

fácil envelhecer espiritualmente e até morrer, embora se seja jovem

nos anos, na pele e nas veias. Quantos jovens e adultos conhecemos,

que são espiritualmente velhos! Quantas pessoas de alma complicada

e fechada como um labirinto, e com um coração em perene frenesim

e confusão! O Natal é a hora da simplicidade, é a altura do

renascimento e da infância espiritual. É preciso aproveitar esta

ocasião e aprender a tirar os ensinamentos desta hora em que ad

parvulos venit Christus et cum parvulis conversatur («Cristo vem

para as crianças e conversa com elas»). Só um olhar simples e

límpido poderá fazer-nos penetrar com alegria e fruto no

desenvolvimento do mistério segundo a narrativa evangélica.

O acontecimento mais sublime da história da humanidade

realiza-se com uma extrema simplicidade: um facto inteiramente

sobrenatural verifica-se de um modo inteiramente natural. O édito

de um imperador pagão, César Augusto, que impõe o recenseamento

universal, conduz Maria e José a Belém. Os dois protagonistas da

narrativa evangélica não são poupados à aspereza de uma viagem

longa e incómoda, tendo por únicos companheiros fiéis o frio e as

privações.



A acção de Deus no mundo e as obras da Providência divina no

governo da vida humana escapam à consideração dos homens e às

crónicas de sociedade, quando os homens que deveriam ver,

compreender e anunciar não possuem um coração simples que lhes

permita penetrar nos segredos da vida de fé. Habituados como

estamos a procurar novidades extravagantes e a desejar sobretudo as

coisas que dão brado ou causam espectáculo, não conseguimos

compreender como a predilecção do Senhor vai para as coisas

simples e ordinárias. Havia tantos outros meios de conduzir Maria e

José a Belém! Mas a Providência de Deus serve-se do mais simples e

ordinário, e escolhe o que não era certamente o mais cómodo para

José e para Maria, desponsata sibi uxore praegnante («casado com

uma mulher grávida»). A lição é para nós, homens do século XX, em

perene expectativa de coisas extraordinárias e maravilhosas, sempre

sedentos de novas e atordoantes formas de comodidade.

A viagem de Maria e José a Belém é simples, humilde e sem

espectáculo. Mas não o é menos o próprio nascimento do Filho de

Deus, que se verifica na humildade e na pobreza de uma gruta, no

coração do frio e do silêncio de uma noite: dum silentium teneret

omnia («enquanto o silêncio envolvia todas as coisas»). Não se pode

dizer certamente que o silêncio e a solidão sejam companheiros

gratos e habituais da nossa vida. As zonas de silêncio são poucas e

raras no nosso dia-a-dia. A luta contra os rumores interiores, da

alma, é-nos praticamente desconhecida. E a solidão, devemos

confessá-lo francamente, incute medo a mais de um, e

frequentemente é sinónimo de abatimento e tédio.

A pobreza do nascimento do Filho de Deus é tão absoluta que se

torna grandiosa, e ao mesmo tempo tão simples que raia a poesia.

Aquele que veste de flores os campos e as planícies, mal tem com que

cobrir a sua nudez. Fecharam-se tantas portas quantas as que se não

abriram; inutilmente vaguearam os dois peregrinos à busca de um

tecto onde pernoitar. Non erat eis locus in diversorio («Não havia

lugar para eles na estalagem»).

Uma gruta, uma manjedoura, palha, animais: o asno e o boi. Foi

este o lugar, foi este o momento escolhido pela Providência para dar

início à era cristã. E enquanto lá estavam, impleti sunt dies



(«cumpriram-se os dias»), diz o texto evangélico na sua sublime

simplicidade, e com eles a grande promessa: Et peperit filium suum

primogenitum, et pannis eum involvit et reclinavit in praesepio («E

deu à luz o seu filho primogénito, e envolveu-o em panos e reclinou-o

numa manjedoura»). A cena completa-se: Maria, Mãe de Deus; José,

pai adoptivo de Jesus; e o recém-nascido, Rei dos judeus, reclinado

numa manjedoura. Tudo é simples e pobre. Uma mãe pobre, um

homem justo, panos pobres, uma criança, uma gruta, uma

manjedoura. Estamos no coração do Inverno e vai alta a noite.

Quando contemplamos em Belém toda esta pobreza e nos

lembramos de que o Menino recém-nascido é a Luz do mundo,

interrogamo-nos espontaneamente se até agora não temos esquecido

— ou, pelo menos, compreendido insuficientemente — que a virtude

da pobreza é necessária à nossa vida cristã, e que sem ela não se pode

entrar no reino dos céus. Qual de nós se limita ao necessário e sabe

viver verdadeiramente com esse necessário? Quem há hoje em dia

que saiba traçar com sabedoria cristã e com consciência delicada o

limite entre o necessário e o supérfluo, para a sua vida pessoal, e

manter-se com coragem e com sacrifício dentro dessa linha?

Mas quantos são os que se excedem e vivem, perdulariamente, no

supérfluo! O desejo do supérfluo, o cada vez mais em relação aos

bens deste mundo, é infelizmente a norma de vida e a medida do

coração de muitos homens, que parecem não ter visto nascer a luz de

Belém. E são tão poucos os que se lembram e vivem um outro

preceito do Senhor: quod superest date pauperibus («o que sobra,

dai-o aos pobres!»). O limite entre o necessário e o supérfluo é

violado continuamente na mentalidade, nos desejos e na vida de

muitos cristãos. E nessa mesma medida se afastam desses corações a

serenidade e a alegria. Sempre novas necessidades, e ânsias sempre

novas de possuir, de gozar. E quando se possui e se goza, sobrevém,

necessariamente, a desilusão e o desconforto: encontramo-nos com o

coração seco e as mãos vazias. Mas a corrida recomeça outra vez, no

mesmo sentido e sempre atrás dos mesmos objectivos.

Se nos detivermos diante da gruta de Belém, compreenderemos a

virtude do desprendimento — a pobreza afectiva e, na medida

conveniente a cada um, efectiva — e poderemos saborear a bem-



aventurança da pobreza: Beati pauperes spiritu quoniam ipsorum

est regnum coelorum («Bem-aventurados os pobres em espírito

porque deles é o reino dos céus»). O desprendimento do coração

relativamente aos bens da terra inunda a alma de paz e ensina a usar

bem das riquezas, quando se possuem, desenvolvendo a virtude da

generosidade. O desprendimento confere, além disso, com a

serenidade do coração, a perfeita liberdade interior.

O nosso olhar passa agora da gruta para as colinas vizinhas: os

pastores das proximidades conquistam-nos pela sua simplicidade.

São simples, humildes e pobres. Vivem no cumprimento fiel e

pontual dos seus deveres: vigilantes et custodientes vigilias noctis

super gregem suum («permanecendo de guarda ao seu rebanho pela

noite fora»). É por isso que são os primeiros a ser informados da boa

nova, e é por isso que serão os primeiros adoradores do Filho de

Deus. As escolhas de Deus apresentam-se sempre condicionadas à

presença nas almas destas virtudes de sabor perfeitamente

evangélico. As trevas dissipam-se, o silêncio é quebrado, e os

pastores recebem do anjo a alegria da boa nova: Evangelizo vobis

gaudium magnum («anuncio-vos uma grande alegria»).

A nossa simplicidade revelará a medida da nossa participação na

alegria do Natal de Cristo. Ao darem glória a Deus, os anjos

prometem a paz — a paz do Cristo que nasceu — aos homens de boa

vontade. Homens de boa vontade: essa é na verdade a única «classe»

a que todos os cristãos deveriam pertencer! Se todos tivessem esta

boa vontade evangélica, as classes, mesmo que subsistissem,

deixariam certamente de se combater, e unir-se-iam na unidade da

pax Christi in regno Christi («paz de Cristo no reino de Cristo»).

Rectifiquemos as nossas vontades diante da gruta de Belém, e

tornemo-las verdadeiramente boas, prontas a servir com fidelidade o

Senhor. Se nos tornarmos, na luz que procede de Belém, almas

simples e homens de boa vontade, participaremos profundamente da

grandeza deste dia em que apparuit humanitas et benignitas

Salvatoris nostri («apareceu a humanidade e benignidade do nosso

Salvador»). Que a Senhora de Belém, Mãe de Cristo, nos ensine a

renovar-nos interiormente, a compreender e a saborear a bondade e

a humanidade do nosso Salvador, de Cristo que nasceu.



ÍNDICE

Jesus, o Amigo

A Nossa Vocação Cristã

Um Ideal Para a Vida

Vida Interior

Guarda do Coração

O Caminho Real

Da Esperança Cristã

Humildade

Mansidão

As Humilhações

O Itinerário do Orgulho

Celibato e Castidade

Verdadeiras e Falsas Virtudes

A Serenidade

A Crítica

Tentações

A Imaginação

Exame de Consciência

Na Presença do Pai

O Pão da Vida

Eis Que Estou Convosco Todos os Dias

A Morte e a Vida



A Correcção Fraterna

O Perigo das Coisas Boas

O Joio e o Trigo

Na Luz de Belém


